

المكتبة الفلسفية

# ابن باجة

## وآراؤه الفلسفية

تأليف

الدكتورة زينب عفيفي

أستاذ الفلسفة الإسلامية  
كلية الآداب - جامعة المنوفية

الناشر  
مكتبة الشفاعة الدينية



# لِبْنَ بَاجَةٍ

## وَآرَاؤُهُ الْفَلَسَفِيَّةُ

المكتبة الفلسفية

# لبن بحاجة وآراؤه الفلسفية

تأليف

الدكتورة زينب عفيفي

أستاذ الفلسفة الإسلامية  
كلية الآداب - جامعة المنوفية

تصدير

شبكة كتب الشيعة



الناشر  
مكتبة الشفاعة الدينية

[shiabooks.net](http://shiabooks.net)

رابط بديل <[mktba.net](http://mktba.net)>

الطبعة الأولى  
1430-2009  
 حقوق الطبع محفوظة للناشر  
 الناشر  
 مكتبة الثقافة الدينية  
 شارع بور سعيد - القاهرة 526  
 25938411-25922620 / فاكس:  
 E-mail: alsakafa\_aldinay@hotmail.com

بطاقة التهرمة  
إعداد الهيئة المصرية العامة لدار الكتب والوثائق القومية  
إدارة الشئون الفنية

عليق، زينب  
ابن بادحة واراؤه الفلسفية / زينب عليق  
ط1- القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية، 2009.  
480 ص ، 24 سم - (المكتبة الفلسفية)  
تتمك : 977-341-438-8  
1- الفلسفة الإسلامية  
2- ابن بادحة ، محمد بن يحيى بن بادحة .  
1139-00-  
- الطعون

نحو: 189.1

رقم الاربعان: 13148

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



## إهداء

إلى روح أبي العظيم

هل تصلك كلماتي ودعائي في عالم  
الخلود واللانهائية بعد أن افتقديك في  
عالم التغير والنسبية؟

زينب عفيفي



## الشکر والقدر

أقدم بوافر شكري وجزيل عرفاني  
بالجميل لأستاذى الدكتور عاطف العراقي  
الذى كان لي شرف التلمذة على يديه، وخاصة  
في إشرافه على هذه الرسالة ومناقشته لي  
والذى كان له الفضل في ظهورها الآن في  
صورة كتاب يحمل عنوان الرسالة.

كما أقدم خالص شكري وتحياتي للزميلة  
المعزيزة الدكتورة سناه حضر، فلقد دفعنى  
حماسها الشديد وحبها للفلسفة إلى متابعة  
هذه الرسالة، كما أشكر لها جهدها العظيم  
في المراجعة والمتابعة حتى تظهر الرسالة كتاباً  
منشوراً بين يدي القراء في أحسن صورة.



## تصدير

بقلم / عاطف العراقي

أستاذ الفلسفة العربية

تحتل الفلسفة العربية في المغرب العربي مكانة كبيرة في تاريخ الفكر الفلسفى العربى عامة، وخاصة إذا وضعنا في الاعتبار أن المغرب العربي لم يقدم لنا إلا ثلاثة من الفلاسفة بالمعنى الدقيق لكلمة الفلسفة أو التفلسف، وهؤلاء الفلاسفة كانوا معتبرين عن الاعتزاز بالعقل، أشرف ما في الإنسان، إنهم ابن باجة وابن طفيل وابن رشد والذين أصبحوا فيما بعد رواداً للمدرسة العقلية الأندلسية.

غير مجدٍ في يقيني واعتقادي الخلط بين اتجاه واتجاه آخر من الاتجاهات التي نجدها عند هذا الفيلسوف أو ذلك من فلاسفة الشرق العربي كالفارابي وابن سينا، وفلاسفة المغرب العربي، نوضح ذلك بالقول بأننا إذا كنا نجد اتجاهًا عقليًا عند فلاسفة المغرب العربي، فإن هنا الاتجاه قد يختلف بصورة أو بأخرى عن الاتجاه الإشراقي المغارب الذى لا نعلم وجوده عند بعض فلاسفة الشرق العربي.

وعلى الرغم من بعض الدراسات الجادة والتي ظهرت في السنوات الأخيرة من أول فلاسفة المغرب العربي، ابن باجة، إلا أنها نجد نقصاً واضحاً في الدراسات عن هذا الفيلسوف الذي شق طريقه وسط الأشواك والصخور، وعاش في غربة، وأعلن الالتزام بالعقل والمعقول، وكانت فلسفته هادبة ومرشدة ورائدة لعديد من الفلاسفة والمفكرين، سواء وجدوا في بلداننا العربية

كابن طفيل وابن رشد أو وجدوا في أزمان تالية في بلدان عربية وبلدان غير عربية، منهم من قضى نحبه ومنهم من لا يزال على قيد الحياة.

من هنا كانت سعادتنا باللغة حين نقدم اليوم كتاباً عن ابن باجة وأرائه الفلسفية وفي ذكرى مرور خمس سنوات على وقوفنا أمام محكمة الجنایات في قضية تتصل بالفلسفة الرشیدیة، فلسفه ابن رشد آخر فلاسفة العرب، الفیلسوف الذي تأثر تأثراً واضحاً بالرائد الاول للفلسفة العقلية في بلدان المغرب العربي ونعني به فيلسوفنا ابن باجة.

والكتاب الذي نكتب اليوم تصديراً له قامت بتأليفه الدكتورة زينب عفيفي، وبذلك في تاليقه جهداً، وجهداً بارزاً ملمساً يدركه الباحث المنصف. لقد كان هذا المؤلف في الأصل رسالة تقدمت بها الباحثة زينب عفيفي للحصول على درجة الماجستير في قسم الفلسفة بكلية البنات - جامعة عين شمس، وحصلت على تقدير متاز. وقد رأت باحثتنا ضرورة إخراج الرسالة إلى عالم النور بعد أن ظلت حبيسة الأدراج سنوات طويلة زادت على العشرين عاماً. لقد طلبت منها ذلك لأنني كنت مشرقاً على رسالتها.

والدكتورة زينب عفيفي والتي تقدم اليوم رسالتها للنشر والطبع تميز بحس نقدی واضح. إنها في دراستها لم تكن مكتفية بترديد آراء ابن باجة وبيحث تكتفى بمجرد العرض، بل إنها أضافت إلى البعد الموضوعي والذي تمثل في رجوعها واعتمادها على كتابات الفیلسوف ابن باجة، بعداً ذاتياً نقدیاً كما قلنا، حين جلأت إلى التحليل والمقارنة والموازنة بين العديد من الآراء والتي تتصل من قريب أو من بعيد بفلسفة أبي بكر بن الصانع المعروف بابن باجة. كما قدمت لنا مجموعة من التساؤلات والتأملات حول الاتجاه العقلاني عند هذا الفیلسوف.

ولم تكن تلميذتنا بالأمس وزميلتنا اليوم، الدكتورة زينب عفيفي، على

وعى تام بآراء ابن باجة وحده، بل إنها وإدراكاً من جانبها لأهمية فكرة التأثير والتأثير تأثر ابن باجة بالسابقين وخاصة الفارابي في المشرق العربي وتأثيره في اللاحقين كابن طفيل وابن رشد، قد رجعت إلى العديد من المصادر والمراجع الخاصة بفلسفة المشرق والمغرب، لأن فكر الفيلسوف لا يمكن فهمه إلا بعد الإطلاع على أفكار السابقين له واللاحقين عليه أو كما نقول إن من لم يقرأ إلا أفلاطون لا يفهم أفلاطون.

ولعل حرص المؤلفة على بيان مدى تأثر ابن باجة بالسابقين عامة، والفارابي على وجه الخصوص، قد أدى بمؤلفتنا الفاصلة إلى أن تكون فلسفة الفارابي موضوعاً لرسالتها لنبرة الدكتوراه، وقد حصلت عليها تحت إشرافى بمرتبة الشرف الأولى من كلية الآداب بسوهاج - جامعة أسيوط (جامعة جنوب الوادى حالياً).

وأحب أن اتجاه الدكتورة زينب عفيفى فى دراستها عن ابن باجة، للربط بين الماضي والحاضر، الربط بين الأصالة والمعاصرة، قد أدى بها بعد دراستها لابن باجة فى المغرب العربى، وللفارابى فى المشرق العربى - إلى الاهتمام بالقضايا التى أثارها مفكرون فى بلداننا العربية من أمثال الشيخ محمد عبده وعن زكى نجيب محمود وغيرهم من رواد التنویر فى عالمنا العربى.

صحيح أننا نختلف من جانبنا حول رأى أو أكثر من الآراء التى قالت بها المؤلفة أثناء دراستها لمجال أو أكثر من مجالات فلسفة ابن باجة، ولكن هذا الخلاف فى الرأى يعد ظاهرة صحيحة وليس ظاهرة مرضية إنه يعد دليلاً ودليلًا قوياً على ثراء دراسة الدكتورة زينب عفيفى، والتى جمعت فيها كما قلنا بين البعد الموضوعى من جهة، والبعد الذاتى النقدى من جهة أخرى.

لقد حللت المؤلفة الحياة الفكرية في بلاد الأندلس، وذلك قبل أن تنتقل إلى دراسة آراء ابن باجة الفلسفية في أكثر المجالات التي اهتم بها، الطبيعة والنفس ومشكلة الاتصال. وقد وقفت وقفة مطولة عند موضوع المدينة الفاضلة عند ابن باجة. ونحن نعلم أن ابن باجة قد قدم لنا من خلال بعض رسائله الفلسفية ومن خلال كتابه "تديير المترحد" على وجه الخصوص، تصوراً للمدينة الفاضلة. تصوراً أعلى فيه ابن باجة من شأن العقل والمعقول. تصوراً درس من خلاله أفكار "الغرابة"، و"النوابت" وغيرها من أفكار تعد عميقة غاية العمق، وإن كان أكثرهم لا يعلمنون.

وقفت الدكتورة زينب عفيفي عند هذه الأفكار وغيرها من أفكار تتعلق ب مجالات أخرى تتعلق بفلسفة الطبيعة، وفلسفة النفس عند ابن باجة وقدمت للقارئ العربي مجموعة من التحليلات الدقيقة. وبحيث استطاعت سير أغوار العديد من أفكار ابن باجة ومدى إمكانية الاستفادة منها في فكرنا العربي الحديث، إنها أفكار لم يقل بها ابن باجة لكي تظل في زوايا النسيان والإهمال بل إنها أفكار قد يمكننا الاستفادة منها في حياتنا الراهنة بصورة أو بأخرى فالغريب كما نقول باستمرار ليس في التراث ولكن في الفهم الخاطئ للترااث، الفهم الخاطئ والزائف الذي نجده عند أناس تمحسهم من المفكرين، وهم ليسوا بمفكرين بل أشداء مفكرين.

إن صحة تقديرى فسوف تكون هذه الدراسة التى تقدمها لنا اليوم الدكتورة زينب عفيفي في غاية الفائدة للمهتمين بقضايا الفلسفة العربية عامة، وفلسفة ابن باجة على وجه الخصوص، وتنتظر من المؤلفة الفاضلة تقديم العديد من التراسات والبحوث العميقة من منطلق قلمها القوى واتجاهها النقدي المستثير.

وأحسب من جانبي أن روح ابن باجة تخلق الآن في السماء وفي سعادة حين تجد أناساً يهتمون بفكرة بعد فترة طويلة من التجاهل والنيان، ظلمنا فيها أنكاره، تلك الأفكار التي تؤدي إلى الانفتاح على أفكار الآخرين، وليس الانغلاق والتقصّع، والصعود إلى الهاوية وبئس المصير، وذلك حين تنفس هواء فاسداً راكداً نتيجة لإغلاق النوافذ والأبواب.

ليست فلسفة ابن باجة فلسفه مغلقة وبحيث يكتنفها الظلام الذي يسود عالم اللامعقول، بل إنها في الواقع الخصيّب من بطن أرض العقل والمعقول، إنها فلسفه تخلق في سماء الفكر التويري المستقبلي، وما أعظمه من فكر يصلح أن يكون دستوراً لنا في حياتنا التي نجاشاها، ولكن ماذا نفعل أمام جيوش الظلم وخفايا الفكـر؟ ماذا نفعل ونحن في حياتنا الثقافية نعيش في مجتمع الصراصير حيث التقاتل والتنازع، ولا نعيش في مجتمع النمل والنحل، حيث التعاون والتآلف.

لقد شاء القدر أن أكتب آخر سطور هذا التصدير في الذكرى الخامسة لوقفى أمام محكمة الجنایات كما أشرت مدافعاً عن قيم العقل والنور ضد نفر ارتضى لنفسه حياة الظلم والظلام. وإذا كان القدر قد شاء أن أكون أول أنساز للفلسفة في تاريخ مصر العريقة قدّيمها وحديثها يقف متهمًا أمام محكمة الجنایات، فقد شاء القدر أيضًا أن أقوم برثاء فيلسوفنا العملاق ابن باجة ولسان حالى يقول: مرحبا بالموت وما فيه من سعادة وبحيث أخلص من آلام الحياة وظلم الإنسان لأخيه الإنسان.

لسان حالى يقول مخاطبًا روح ابن باجة: اذكرينى.

د. عاطف العراقي

مدينة نصر - القاهرة في ١٥ مايو عام ٢٠٠٠م.



## مقدمة

تحتل الفلسفة الإسلامية مكانة بارزة في تاريخ الفكر الفلسفى الإنسانى، وعلى الرغم من كثرة البحوث التى تتناول الكثير من الموضوعات فى مجال الفلسفة الإسلامية إلا أن هناك موضوعات وشخصيات لم تدرس بعد الدراسة الدقيقة، من هذه الموضوعات والشخصيات التى لم تدرس بعد الدراسة الدقيقة فلسفة ابن باجة.

وإذا كانت الأندلس امتداداً من القرن الخامس الهجرى وحتى أواخر القرن السادس الهجرى قد رزحت بفلسفة ثلاثة ذاع صيتهم فى الشرق والغرب وهم على التوالى (ابن باجة - ابن طفيل - ابن رشد) فإن ابن باجة دون نزاع أقل هؤلاء الثلاثة حظاً من البحث والدراسة وإن لم يكن دونهم فى الابتكار والأصالة.

فموضوع هذا الكتاب هو ابن باجة وأرائه الفلسفية، وهو موضوع لم يظفر بعناية الدارسين رغم أهميته كما ذكرنا سابقاً خاصة وأن ابن باجة يعد أول فيلسوف عربى أندلسي مسلم ظهر فى الأندلس فى أواخر القرن الخامس وأوائل السادس الهجرى، وكان ذلك فى زمن حكم المرابطين للأندلس وهى فترة لم يكن للتفكير الحر فيها حظ من الانطلاق وذلك لضعف الحكم المرابطى من جهة، وسيطرة الفقهاء على العقول من جهة أخرى مما جعلهم يحاربون أى نظر فلسفى ومع ذلك فقد كان هناك من هؤلاء الحكم من وجد فى الفكر الفلسفى وسيلة للثقافة وترقية للعقل ولذلك ذاعت شهرة ابن باجة كمفكرة وفيلسوف فى بلاطهم، وتمتع بمكانة مرموقة فى مجتمعهم كما ذاعت شهرته من قبل فى بلاط الأندلس ورغم ذلك فقد وقف خصوصه له بالمرصاد وقضوا

على طموحه وأماله بالفتن والدسائس وقضى نحبه على أيدي بعض الحاسدين له.

ويعتبر ابن باجة من الفلاسفة الذين كان لهم خطورهم في تاريخ الحياة الفلسفية ذلك أنه يعد بحق أول فلاسفة الإسلام في الأندلس من حيث اتخاذ العقل هادياً ومرشداً له في طريقه الفكرى، فخلع عن الفلسفة الإسلامية سيطرة الجدل والبسها لباس العلم الصحيح وسار بها في طريق جديد فكان بذلك مخالفاً لمن سبقوه حيث كان هذا الاتجاه العقلى في الفكر يعد انحرافاً ضد الميول الصوفية التي كانت متشرة في ذلك الوقت وسادت لفترة من الزمن. والتي كان رائدتها المفكر الصوفي أبو حامد الغزالى.

ولا شك أن ثقافته وعلمه وثقابة ذهنه قد جعلته يتمكن من فهم الآراء والفلسفات الإسلامية وغير الإسلامية ونقدتها نقداً موضوعياً، فكان له بذلك أهمية من بين مفكري الأندلس في نقد المذاهب الفلسفية، ولم تقتصر شهرته على العالم الإسلامي فحسب، وإنما حاز شهرة عريضة في العالم الغربي المسيحي وبدا تأثيره واضحاً على فلاسفة الغرب (توما الأكويني - البرت الكبير) وبذلك يكون ابن باجة قد مهد السبيل لهذا الاتجاه العقلى الجديد في الشرق والغرب على السواء.

اما معاصره ابن طفيل فقد أثر في مقدمة قصته الفلسفية (حي بن يقطان) قائلاً: (ولم يكن فيهم أثقب ذهنا ولا أصح نظراً ولا أصدق رؤية من أبي بكر بن الصانع).

وقد اعترف بحق ابن باجة وقدره حق قدره تلاميذه ومعاصروه خاصة تلميذه ابن رشد والذي اعترف بقدرته العلمية والفكرية حيث قال في كتابه تلخيص كتاب النفس: "إن كل ما يبيته في بحث العقل هو رأى ابن باجة".

وأما تلميذه ابن الإمام فقد مدحه وأظهر تفوقه على معاصريه في العلوم الفلسفية بما ذكره من أبيات شعرية كانت ذاتعة في تلك الأيام وقد نقلها ابن الإمام:

عد عن البحر وأهواه  
والبر ما يحويه من معجب  
إن شئت أن ترقى محل العلى  
فاطلب ولا تضجر من مطلب  
هذا أبو بكر له حكمة  
ينها في منصب مذهب  
أظهر للناس بها آية  
كانها معجزة من نبي  
ولم تر الأعين من قبله  
شمساً بدت تطلع من مغرب  
ودرسة ابن باجة كفيلسوف ليست بالأمر الهين، ذلك أن قدرًا من مؤلفاته على عليه الزمن، ولا يعرف إلا بالاسم وما بقى من تراثه الهائل موزع بين المكتبات العالمية. وربما كان ذلك سبباً في أن ظل مذهب مجاهلاً أو شبه مجهولاً إذ لم تلق مصنفاته قدديماً أو حديثاً عناية تذكر. فقدديماً لم يشرحها الشراح كما شرحوا غيره من الفلاسفة كالفارابي وابن سينا في المشرق وابن رشد في المغرب ذلك لغموض أسلوبه في مصنفاته وما يتطلبه ذلك من جهود مضنية وما ظهر من بحوث فيما قبل لم يتعرض للدراسة حياة ابن باجة دراسة تحليلية مفصلة، كما لم يتعرض للإيانة عن مذهب أو دراسته دراسة كاملة تضعه في الموضع اللائق به في تاريخ المذاهب الفلسفية وإنما اقتصرت بحوثهم على أن يقف على سبيل المثال عند حد دراسة بعض جوانب حياته وثقافته وموضوعات بعض مصنفاته أو تلخيص بعض رسائله. كما أن ضياع جزء كبير من مؤلفاته وتناثر الباقى منها في أرجاء المكتبات العالمية قد جعل من الصعوبة على الباحثين الوقوف عليها.

وقد دفعتني الرغبة الصادقة في العناية بالتراث الإسلامي فأقدمت على اتخاذ "ابن باجة" موضوعاً لهذا الكتاب وكان هدفي من ذلك:

١ - الكشف عن تاريخ حياة ابن باجة ومشاركته في الحركة الفلسفية في عصره.

٢ - إظهار مذهب الفلسفى وإبرازه في صورة منكاملة الأجزاء راعت فيها الدقة والموضوعية.

ولذلك قسمت كتابي إلى أربعة أبواب رئيسية:

يتناول الباب الأول دراسة حياته ومصنفاته وسيتضح منها كيف كانت حياته ومكانته العلمية والفلسفية في المجتمع الأندلسي والمغربي وبالأعليه. فقد كثر أعداؤه وحساده وقضوا عليه قبل ظهور خزانات علمه وحكمته كما سيتضح لنا مدى غزارة إنتاجه المفكري والعوامل التي ساعدت على فقدان هذا الإنتاج الهائل.

وفي الباب الثاني الذي يدور حول نظرياته في مبادئ الموجودات والحركة والزمان والمكان واللامتناهي والعالم بقسميه العلوى والسفلى والنفس في مجالها الفيزيقى والتأفيريقي سيتضح لنا كيف تعمق ابن باجة في دراسة هذه الموضوعات وكيف كانت تعبير عن نزعته العقلية الواضحة التي اتسم بها مذهبها عموماً.

أما الباب الثالث من مذهبه وهو الذي يدور حول نظريته في المعرفة فهو يقوم أساساً على إبراز أهمية الإدراك الحس كمصدر من مصادر المعرفة، إلا أن فيلسوفنا لم يقتصر على هذا النوع من الإدراك بل صعد منه إلى الإدراك العقلى الذى يتم بالقياس، كما بحث باستفاضة فى مشكلة أثارها كثير من فلاسفة الإسلام وهى مشكلة الاتصال وياتهاء هذه المشكلة أكون قد انتهيت من البحث فى نظرية المعرفة التى تضمنها هذا الباب.

وقد انتقلت إلى البحث في الأخلاق والسياسة وهي موضوع الباب الرابع من هذا الكتاب وبيّنت كيف كانت نظريته في السياسة والأخلاق تقوم على مبادئ عقلية وبحيث استطاعت أن تمثل النسق الفلسفى الذى استخدمه فلاسفة السياسة وأدبائها فى المشرق والمغرب فى أكثر آرائهم ونظرياتهم.

ولعلى بهذا أكون قد درست روايا فلسفة ابن باجة وأكون قد نظرت إلى مذهبة نظرة أشمل.

وأود أن أنوه إلى أن هذا الكتاب لا يقتصر على دراسة مذهب ابن الصانع الفلسفى فحسب بل يبحث فى صلته بسابقيه ومن جاء بعده من فلاسفة ومفكرين سواء كان مذهبهم يتعارض معهم أو يؤيدتهم.

وقد عنيت فى الكتاب بإاظها رهذا التأثير والتأثير لما وجدناه عند فيلسوفنا من آراء ونظريات سبق للذين جاءوا قبله تقريرها حتى أن مذهبة يمكن أن يعد مصدراً لمعظم التيارات الفلسفية والعلمية التى سبقته وأنه استفاد من سابقيه، وقد أشار إلى ذلك صراحة فى بعض مصنفاته.

لكن هذا القول لا يطعن فى أهمية فلسفة ابن الصانع ومكانته فى تاريخ الفكر. إذ أن أي فكرة علمية أو فلسفية يمكن أن تجد لها جذوراً تعود إلى قديم الزمان.

ورغم ما صادفني من مصاعب فى دراستى لهذا الموضوع أذكر منها على سبيل الإيجاز لا الحصر صعوبة الحصول على المراجع الخاصة، بابن باجة وهى لم تنشر فى القاهرة. وما نشر منها نشر فى دمشق وبيروت، كما أن صعوبة الحصول على المخطوط منها وهو كما ذكرت مفرق بين أرجاء المكتبات العالمية ناهيك عن صعوبة أسلوب ابن باجة وغموضه فى مصنفاته. لكن ذلك لم يزدنى إلا إصراراً على إخراج هذا الكتاب إلى حيز الوجود عسى أن تكون

دراستي المتواضعة بدأية لجهودات غيري من الباحثين وجذب اهتمامهم إلى تراث هذه الشخصية الثرية التي لم يستطع الزمان أن يدخلها دائرة النسيان بعد أن فرضت نفسها على تاريخ الفكر الفلسفى الإسلامى فرضًا ما جعلها تحتل مكانتها المروقة في هذا التراث خاصة بعد صدور تحقیقات ودراسات حديثة تتناول جوانب فلسفته المختلفة بعد مناقشة رسالتى هذه.

وبعد فقد آثرت أن تتصدر كتابى هذا نفس المقدمة التي بدأت بها رسالتى للماجستير والتى كتبتها منذ أكثر من عشرين عاماً، ورغم أن سنوات الحياة قد أضافت إلى عقلى الكثير من الخبرات وزودتني قراءاتى المستمرة بكل ما هو جديد في مجال الفكر والثقافة إلا أننى وجدت أن عرض المقدمة كما كتبت فى وقتها وبلغة عصرها قد تكون أكثر تعبيراً عن تكامل الفكرة الفلسفية كما حاولت أظهارها عند فيلسوفنا المغربي أبو بكر بن الصانع وحتى لا يكون هناك انفصام بين مقدمة الكتاب ومتنه احتراماً منا لعقلية القارئ الوعى وتقديرًا لأصالة فكرنا الفلسفى .

د. زينب عفيفي

مصر الجديدة في ٥/٧/٢٠٠٤



# الباب الأول

## حياة الفيلسوف ومؤلفاته وشرحه

ويتضمن فصلين:

الفصل الأول، حياة الفيلسوف

الفصل الثاني، مؤلفاته وشرحه



## الفصل الأول

### حياة ابن باجة وعصره

ويتضمن العناصر الآتية:

- ١ - اسمه - لقبه - كنيته.
- ٢ - نسبه، أسرته، مولده.
- ٣ - البيئة العامة، أطوار حياته، وفاته، خصوصاته، ثقافته.
- ٤ - تلاميذه.



## ١ - اسمه - لقبه - كنيته:

هو أبو بكر محمد بن يحيى المعروف بابن الصانع وابن باجة التجيبي الأندلسي السرقسطي.

وقد أجمع كل من القبطي<sup>(١)</sup>، وابن أبي أصيبيعة<sup>(٢)</sup>، وابن خاقان<sup>(٣)</sup>، والخواناساري<sup>(٤)</sup>، وابن خلkan<sup>(٥)</sup>، والصفدي<sup>(٦)</sup>، وابن العماد<sup>(٧)</sup>، والمقرى<sup>(٨)</sup> على هذا الاسم ولم يخالفهم في ذلك سوى ابن سعيد<sup>(٩)</sup> الذي ذكر أن اسمه هو "أبو محمد بن الحسين بن باجة: وربما يكون 'الحسين' أحد جلود ابن باجة ولم يهتم المؤرخون بذكره في نسبه ووقفوا عند ذكر والده فقط.

أما الكنية التي عرف بها ابن باجة وأجمع عليها المؤرخون<sup>(١٠)</sup> فهي "أبو بكر".

ففيلسوفنا إذن يلقب بابن الصانع، وابن باجة.

أما أنه يلقب "بابن الصانع" فربما يكون ذلك لأنه قد مارس صناعة الصباغة التي كانت مهنة أسرته ولذلك لقب بابن الصانع.

وأما أنه يلقب "بابن باجة" فما ذلك إلا لأن كلمة "باجة" كما يقول ابن خلkan<sup>(١١)</sup> هي الفضة بلغة الفرنج بالمغرب ولذلك عرف عند فلاسفة الاسكولاستين "نصارى الأندلس" باسم Avimpase أو كما عرف Averoes بابن رشد<sup>(١٢)</sup>، وينذكر بعض الباحثين للحدوث أن باجة لقب لوالده<sup>(١٣)</sup>.

وإذا كانت كلمة "باجة" بالأسبانية هي الفضة، فقد علق على ذلك المشرق الفرنسي "مونك" <sup>(١٤)</sup> بأنه لو صحت هذه الدعوة لكان من المحتمل أن تكون كلمة "باجة" قد حرفت عن كلمة "باتشا" مثلاً التي هي بدورها حرفت عن الكلمة "بلاشان" التي معناها الفضة في اللغة اللاتينية وهنا تقع الصلة بينها وبين الكلمة الصائغة.

## ٢ - فسيولوجيا:

مال بعض المؤرخين لحياة ابن الصائغ أن يطلقوا عليه "ابن الصائغ الاندلسي" <sup>(١٥)</sup> نسبة إلى بلاد الأندلس <sup>(١٦)</sup> التي ولد بها وعاش على أرضها. ومال البعض الآخر إلى نسبة إلى سرقسطة فقالوا "السرقسطي" <sup>(١٧)</sup> نسبة إلى سقط رأسه ومهد طفولته ومكان إقامته الأولى.

وقد ذكر كل من "ابن خلkan" و"الصفدي"، و"المقرئي" والخوانساري أنه ينسب إلى تجيب فقالوا: "أبو بكر محمد بن باجة التجيب" <sup>(١٨)</sup>.

و"تجيب" كما يقول "ابن خلkan" هي أم عدى وسعد ابن أشرس بن شبيب بن السكون نسب ولتها إليها وهي تجيب بنت ثوبان بن سليم بن مذحج.

ويالرجوع إلى كتب الأنساب بتبين لنا أن "تجيب" هي أم عدى، وأشرس وأن كل من كان من ولد عدى وأشرس قيل له تجيب، وقال الجوهري هم بنو تجيب بن كندة فجعل تجيب أمّا لهم لا أمّا ومن التجيبين بنو صادح التجيبيون الذين كان لهم ملك الأندلس بالمرية أيام ملوك الطوائف <sup>(١٩)</sup>.

أما ابن حزم الأندلس فيذكر أن تجيب هي أم لهما ولكنه يذكر أن دار تجيب بالأندلس هي سرقسطة ودروقة وقلعة أبواب <sup>(٢٠)</sup>.

ويبدو أن ابن باجة كان له بهذه المرأة ويلدتها صلة نسب أى أنه ينسب إلى اسرة آل تميم التي حكمت سرقسطة في الفترة ما بين (٩٨٩ - ١٠٣٧هـ) م: (٤٣١ - ٣٩هـ) وما يؤيد ذلك أن "ابن دحبة" (٢١) يذكر أن السلطان "المتصنم بالله" (٢٢) كان ينسب إلى امرأة اسمها تميم بنت ثوبان بن سليم بن رهاء وهي أم عدى وسعد بن أشرس بن كندة وهي نفس المرأة التي نسب إليها ابن باجة، وربما كان إهمال ذكر نسبه في سيرته يرجع إلى تغير الظروف السياسية، وإبعاد التجيبيين عن الحكم بعد أن تولت أسرة بنى هود السلطة في سرقسطة فانصرف المؤرخون عن إظهار نسبه.

## ٢- أسرته:

أما عن أسرته التي نشأ بها وتربى في كنفها فلا تمننا المصادر قديمة أو حديثة بمعلومات وافية بحيث نجد أنه من الصعب الحديث عن سيرة ذاتية له وكل ما نعرفه عن أسرته أنها كانت تعمل بصناعة الصياغة.

وربما كانت أسرته تتمتع بمكانة مرموقة في المجتمع الأندلسي (سرقسطة) إذ أنها أثبتنا سابقاً أنه ينحدر إلى سلالة الملوك الذين كان لهم شأن عظيم.

وعلى ذلك فإننا نرجح أن أسرته لم تكن بعيدة عن بلاط سرقسطة في ذلك الحين. كما أنها كانت ميسورة الحال لأنها تشغّل بالصياغة. ومعنى ذلك أنه كان من عليه القوم ومن الأسر المرموقة. وبما أنه من سلالة "تميم" فقد كان مختلفاً بأهل البلاط الذين يمثلون الطبقة الحاكمة وهذا فسر لنا ما كان عليه "ابن باجة" من اتقان لعلوم الطب والفلسفة إذ أن التعرف على مضمون هذه العلوم لم يكن شائعاً في ذلك العصر ولم يكن ميسراً إلا داخل القصور والبلاد، كما أن مراجع الفلسفة ومؤلفاتها لم تكن متشرة بين العوام، وكان تداولها مقصورةً على فئة خاصة في المجتمع وهم الذين يمثلون عليه القوم.

ورغم اهتمام والده بصناعته المربعة (صناعة الصياغة) إلا أنه كان من المحبين للعلم بحيث نجد أنه وجه ولده (أبو بكر) إلى تحصيل العلم والنبوغ فيه بادئاً ذي بدء بتلك العلوم التي كانت منتشرة بين طبقات الناس وهي العلوم الدينية من فقة ولغة، وحديث، وعلوم دين وما يؤيد ذلك ما ذكره "ابن أبي أصيبيع"<sup>(٢٣)</sup> من أنه كان متميزاً في العلوم العربية والأدب حافظاً للقرآن، وما ي قوله "السيوطى"<sup>(٢٤)</sup> من أنه كان عالماً بالأدب وال نحو.

كذلك وجهه والده إلى تحصيل علوم الخواص من فلسفة وطب وفلك وهندسة حيث وجد كل ما يشبع اهتماماته العلمية في قصور الأمراء وكان قادرًا على تحصيلها<sup>(٢٥)</sup>. وبعد من الأفضل في صناعة الطب. وقال تلميذه "ابن الإمام". كان في ثقابة الذهن ولطف الغوص على تلك المعانى الجليلة الشريفة (الفلسفة) أعمجوبة دهره، ونادرة الفلك في زمانه فإن هذه الكتب الفلسفية كانت متداولة بالأندلس من زمان الحكم مستجلبها ومتجلب غرائب ما صنف بالشرق. وأثبتت في الصناعة النهنية وفي أجزاء العلم الطبيعي ما يدل على حصول هاتين الصناعتين في نفسه صورة ينطق عنها ويفصل ويركب فعل المستوى على أمرها<sup>(٢٦)</sup>.

ونلاحظ أن صلة أسرته بالبلاد الحاكمة كان لها أثراً فيها بعد عقب انتهاء ابن باجة من مرحلة التحصيل فإذا به يواصل اتصاله بالقصور الحاكمة حيث جلسات العلم والمناظرة وقد ورد أنه كان من أولئك العلماء والشعراء الذين عاشوا في بلاط سرقسطة أيام "بني هود" فقد عاش مع "ابن جبيرول" الشاعر والفيلسوف المشهور و"أبي الفضل عسلي" الطبيب والموسيقى الذي كان وزير المعن بن هود، و"أبوياكر الطرطوشى" صاحب كتاب سراج الملوك، و"الفتح بن خاقان" المؤرخ المعروف، و"أبوبكر بن زهير" صاحب

الموشحات المشهور الذى عمل كطبيب فى بلاط بنى هود وكان معاصرًا لابن باجة<sup>(٢٦)</sup>.

ولا شك أن وجوده مع هؤلاء العلماء والأدباء والشعراء فى هذه الفترة كان له أكبر الأثر فى تكوينه العلمي ونضوجه الفكرى كما سبقنا ذلك فيما بعد عند الحديث عن مصنفاته.

#### ٤ - مولده:

ليس لدينا تحديد دقيق لتاريخ ميلاد ابن باجة أو السنة التى ولد فيها بالضبط، ولم تحدينا المراجع القديمة التى ترجمت له بشيء عن تاريخ مولده. إلا أن بعض المراجع الحديثة<sup>(٢٧)</sup> تذكر بالتقريب أنه ولد حيث كان القرن الخامس الهجرى - الحادى عشر الميلادى على وشك الانتهاء وأن ذلك كان فى أواخر عصر المرابطين بالأندلس.

على أنه قد يكون فى مقدورنا إذا ما تبعنا الظروف والأحداث التاريخية من جديد أن نصل إلى تحديد أدق لتاريخ مولده اعتماداً على ما ورد فى المراجع التاريخية القديمة.

فإذا ما عرفنا أن ابن الصانع قد وزر للأمير "أبى بكر بن إبراهيم اللتوى الصحراوى" الذى حكم سرقسطة من قبل المرابطين سنة ٥٠٣ هـ - ١١٠٩ م كما يقول ابن الخطيب<sup>(٢٨)</sup>.. استوزر الوزير الحكيم الشهير أبا بكر ابن الصانع واحتضنه فتجملت دولته وبني قدره وأخباره معه شهيرة.

معنى هذا أنه لا يمكن أن يشغل ابن الصانع هذا المنصب الذى له خطورته إلا وهو على قدر من المعرفة والنضوج العقلى مما يسمح لنا بأن نقدر عمره فى ذلك الوقت بنحو ثلاثين أو عشرين سنة على الأقل.

ولما سقطت سرقسطة في أيدي الأسبان ١١٦٥هـ - ١١٨١م ورد أنه غادرها إلى إشبيلية ثم إلى شاطبة ثم نزح منها إلى المغرب<sup>(٢٩)</sup>. وظل هناك فترة من الزمن عاش فيها في بلاط الأمراء المرابطين فيذكر لنا "القطنطى" انه<sup>(٣٠)</sup>. وزر لأبي بكر يحيى بن تاشفين مدة عشرين سنة.

- وحمدثنا المراجع أنه ترك الوزارة وعاش فترة حتى توفي سنة ٥٣٣هـ - ١١٣٨م<sup>(٣١)</sup>. معنى ذلك أنه توفي في السنتين أو الخمسين من عمره، وما يرجح هذا التاريخ أن ابن أبي أصبهعه يذكر أنه توفي شاباً، كذلك "الزركلى"<sup>(٣٢)</sup> يذكر لنا أنه توفي ولم يبلغ بعد مبلغ الكهولة والشباب طبعاً لما يرد في معاجم اللغة يمكن أن يصل إلى ما بعد الخمسين، ففي "تاج العروس" قال "محمد بن حبيب"<sup>(٣٣)</sup> رحم الغلومية سبع عشرة سنة منذ أن يولد إلى أن يستكملاها ثم زمن الشابية منها إلى أن يستكملاها ثم زمن الشابية منها إلى أن يستكملاها ثم زمن الشابية ثم هو شيخ إلى أن يموت".

## ٥ - مكان مولده:

ولد أبو بكر بن الصانع بمدينة سرقسطة<sup>(٣٤)</sup> بجزيرة الأندلس، وهي بلدة مشهورة تقع على ضفة نهر "إيبره" باقليم "ارتيط" وهو أحد الأقاليم الكبيرة التي تتكون منها جزيرة الأندلس<sup>(٣٥)</sup>.

وكانت مملكة سرقسطة (الثغر الأعلى)<sup>(٣٦)</sup> من أعظم الماليك الأندلسية ليس فقط بضخامة رقعتها، ولكن أيضاً ب موقعها الدقيق الخطر بين الدول الأسبانية النصرانية وكانت من أقدم الدول الأندلسية المستقلة وأرسختها جنوراً في الاستقلال بموقعها المنعزل الثاني في شمال شرق الجزيرة.

وقد كانت سرقسطة في عهد بنى هود وهي الفترة التي وجد فيها ابن الصانع وعاش في بلاطها. كانت مركزاً لحركة علمية وأدبية راهنة، وكان بنو

هود من حماة العلوم والأداب، واشتهرت سرقسطة في ذلك الوقت بنوع خاص من الدراسات الفلسفية والرياضية حيث كان ابن الصانع يعد من اعظم أبنائها خاصة في ذلك النوع من الدراسات.

كما كانت سرقسطة مثل عواصم الإمارات الأخرى مركزاً لحركة أدبية قوية وقد نبغ بها في ذلك العصر كثير من الأدباء والشعراء كما مر بنا سابقاً. وقد هيأ لها موقعها أن تقوم بدور حضاري ثقافي بين الدول الأسبانية المجاورة لها.

## ٦- البيئة العامة في نواحيها السياسية والاجتماعية والدينية والفكرية،

### أولاً، الحالة السياسية

تمتد حياة "ابن الصانع" فيما بين النصف الثاني من القرن الخامس الهجري - الحادى عشر الميلادى والنصف الأول من القرن السادس الهجرى - الثاني عشر الميلادى. حيث إنه ولد فى أواخر القرن الخامس الهجرى وتوفى فى أوائل السادس سنة ٥٣٣ هـ وهى الفترة التى عاصرت زمن حكم المرابطين للأندلس<sup>(٣٧)</sup> وتدخلهم السياسى لنصرة الإسلام والدين استجابة لدعوة أمرائهم لا سيما بعد سقوط طليطلة فى أيدي القشتالين (٤٧٨ هـ - ١٠٨١ م) كما سيتضح لنا ذلك فيما بعد، وكيف تحولت حملات الإنقاذ المرابطية بعد ذلك إلى حملات غازية واستيلاء المرابطين على مدن الأندلس تباعاً وضمها إلى الإمبراطورية المغربية الكبرى<sup>\*</sup> فيما بين ٤٨٢ هـ - ٥٠٣ هـ (١٠٩٠ م - ١١٠٨ م).

فإذا ما حاولنا استرجاع الحوادث التاريخية في ذلك الوقت نجد أنه كان لسقوط الخلافة الأمريكية بقرطبة ٤٢٢ هـ، وانحلال الأندلس إلى دوليات للطوائف تمثلت في ست مناطق رئيسية هي: قرطبة، وطليطلة، وأشبيلية،

وغرناطة، ويلنسية، وسرقسطة، أثر كبير في ظهور التفكك بين المسلمين عربهم وببريرهم وصقاليتهم<sup>(٣٨)</sup>. وليس أدل على ذلك منة أن مملكة سرقسطة وهي المدينة التي ولد فيها فيلسوفنا وكانت من أعظم ممالك الطوائف وأعماها ليس فقط بضخامة رقعتها ولكن أيضاً ب موقعها الدقيق الخطر بين الدول النصرانية، ورساحة جذورها في الاستقلال قد منيت هي الأخرى باضطرام الفتنة وإنهيار الخلافة.

فقد استطاع "بني هود" انتزاع الحكم من أسرة "بني تجيب"<sup>(٣٩)</sup> بعد فترة من الحكم استمرت زهاء قرن ونصف وبدأت رئاسة أسرة جديدة هي أسرة بنو هود<sup>(٤٠)</sup> وكان أول رعmantها "سليمان بن محمّل بن هود" الذي اتخذ من الألقاب السلطانية لقب "المتعين بالله" واستطاع أن يخصم مملكة سرقسطة لحكمه فترة ثمانية أعوام، لكنه قبل وفاته عام ٤٢٨ هـ - ١٠٤٦ م قسم مملكته بين أولاده الخمسة، واختص ولده أحمد (المقتدر) بولاية سرقسطة التي كانت عاصمة مملكته، إلا أن الحروب الأهلية التي كان أساسها الطمع سرعان ما قامت بين الإخوة خاصة بين أحمد. وأخيه يوسف (المظفر) إلا أن المقتدر لم يستطع الصمود أمام أخيه فاستعان بملك "نافار" (فريديناند الأول) الذي وجه قواته للقضاء على يوسف بحيث لمجد أن المقتدر قد وطد سلطانه بعد ذلك واثند بأسه واستطاع استرداد القواعد التي كانت تحت رئاسة أخيه<sup>(٤١)</sup>.

وبعد فترة حكم استمرت زهاء خمسة وثلاثين عاماً توفي المقتدر ٤٧٤ هـ / ١٠٨١ م ولكن قبل وفاته ارتكب نفس الخطأ الذي وقع فيه من قبل والده فقسم مملكته بين ولديه فشخص يوسف (المؤمن) بسرقسطة، وشخص (المتذر) بطرطوشة ودانية ولا ردة.

وقامت الحروب من جديد بينهما واستعan كل منهما في تلك الحرب بالنصارى فكان المؤمن يستعين (بالسيد الكميادور) ملك قشتالة، وكان المنر يستعين بأمير برشلونه، وأستمرت تلك الحروب الأهلية حتى وفاة المؤمن عام ٤٧٨ هـ ١٠٨٥ م وخلفه ابنة احمد "المستعين" وما كاد يتقلد مهام منصبه وبإشر أعباء وظيفته حتى وجد نفسه أمام حادث خطير.

فبعد أن استولى الفونسو السادس على طليطلة ٤٧٨ هـ اعتزز انتزاع سرقة فساد إليها وحاصرها وحاول المستعين أن يرده عن ذلك ولكنه فشل لقوة الجيوش النصرانية<sup>(٤٢)</sup> ولم يجد المستعين بداً لدفع هذا الخطر الدامي والخروج من هذا الوضع المينوس منه سوى طلب العون من الأمير يوسف بن نافذين المرابطي. الذي أخذ يستنفر جيوشة لدعم هذا الخطر متذمراً بحماسه العقائدى من أجل نصرة الإسلام<sup>(٤٣)</sup>.

ويذكر المراكشى<sup>(٤٤)</sup> أن يوسف بن نافذين عندما بلغه استجاد المستعين به عبر عن ذلك بقوله "أنا أول متذبذب لنصرة هذا الدين ولا يتولى هذا الأمر أحد إلا أنا بنفسى" وعبرت الجيوش المرابطية الاندلس عام ٤٧٩ هـ وعندما علم "الفونسو" بذلك رفع حصاره عن سرقسطة وهرع بقواته إلى الجنوب. ثم كانت موقعة الزلاقة وهزيمة الفونسيوا الساحقة أمام القوات المرابطية والأندلسية المتحدة سنة ٤٧٩ هـ ١٠٨٦ م فضفف أمر القشتالين والملوك النصارى فترة من الزمن<sup>(٤٥)</sup>.

ولم يمض على هذا النصر الساحق سوى عامين حتى هاجمت القوات القشتالية مدن الاندلس من جديد، وأصبح أمراء الاندلس أمام خطرين: الأول هو زحف الجيوش النصرانية والثانى المخاطر التى باتت تهددهم عبر المضيق من المرابطين خاصة أن يوسف بن نافذين وقواته قد تفوقوا بدورهم

ترف الأندلس وحضارتها الزاهرة وتقاعصوا عن العودة إلى ديارهم وأعتقدوا أنهم ينصرفون الإسلام.

ومع ذلك فقد غالب على أمراء الأندلس ذلك الشعور الديني فاستجدوا بالمرابطين ضد نصارى الأندلس وقد عبر "المعتمد بن عباد" عن ذلك بقوله "إنه لمن الأفضل له أن يكون راعي إبل في الصحراء الأفريقية عن أن يكون راعي البط في قشتالة" (٤٦).

لكن رغم غلبة هذا الشعور الديني إلا أنه كان هناك بعض النساء من ذوى النفوس الضعيفة الذين اتفقوا مع الفونسو السادس على نصرته والوقوف بجانبه مقابل مبالغة معينة من المال أو طمعاً في مراكز سياسية تحت سيادته. فقرر يوسف بن تاشفين منازلة هؤلاء النساء وتوحيد كلمة الأندلس لمواجهة هذا الخطر المتزايد (٤٧).

وقد بذل المرابطون بحق جهوداً جباراً في سبيل إنقاذ الإسلام واستطاعوا إنقاذ أكثر المدن الأندلسية وأكثروا فيها كلها إلى سلطان المرابطين وغدت ولاية مغربية بعد أن خضعت سرقسطة لولاء المرابطين سنة ٢٥٥هـ (٤٨) وظلت كذلك حتى سقوطها في يد الفونسو الأول ملك أراجوان ١١١٨هـ (٤٩).

ويصف لنا المراكشي سقوط سرقسطة فيقول "وقد كان الإفرنج قبل ذلك بأعوام قريبة العهد خرجوا من الأرض الكبيرة إلى الأندلس في جموع كثيرة ليس لها حد، ولا يحصى لها عدد إلا الله، انتشروا على ثغور سرقسطة واثخناها وقتلوا وسبوا وتغلبوا على مدينة بريشتر عنوة" (٥٠).

وما أن دخلها الفونسو الأول حتى جعلها عاصمة له وينذر لنا ابن خلكان أنه بعد أن استولى عليها الفرنج سنة ٥١٢هـ خرج منها جماعة من العلماء وبيدوا أن ابن باجة قد خرج أيضاً في زمرة هؤلاء العلماء متقللاً بين

المدن الأندلسية حيث استقر فيما بعد في المغرب وقضى هناك الباقي من أيامه إلى مماته<sup>(٥٠)</sup>.

وإن كان الفتح بن خاقان<sup>(٥١)</sup> يذكر أن ابن باجة قد رحل من سرقة قبل سقوطها بيد الأفونج ولكن دعوى "ابن خاقان" يشوبها بعض الشكوك خاصة إذا ما عرفنا أن ابن الصانع كان في ذلك الوقت وزيرًا لأبي بكر بن إبراهيم **الصحراوي** وكانت له مكانة كبيرة وشأن عظيم في بلاط ذلك الأمير كما يقول صاحب الإحاطة فلماذا إذن يهاجر ابن باجة وقد حظى بهذا العطف وينتقل المكانة؟؟.

لا شك أن اضطراب الظروف المحيطة به، والتقلبات السياسية كانت من العوامل الأساسية في نزوح ابن الصانع إلى المغرب وهو يشير إلى ذلك ضمناً من خلال رسالة بعث بها إلى أحد تلاميذه "أبو الحسن بن الإمام" يقول له فيها<sup>(٥٢)</sup>:

"إني لما اعتزرت على الحركة إلى ما أخافنى من شرق المعوره، وهو بلد تارج ومسعى بعيد يشتمل على مقدار من الزمان غير يسير بالإضافة إلى الأعمار الإنسانية وقد تقدمت في غير هذه فأعلمنك بالسبيل التي أعتقد سلوكها وهي سبيل قد عبرت أنت أعزك الله بعضها وسيرتى التي عليها مشهورة وأنا متعرض فيها للخطر".

لكن ابن باجة يشير أيضاً إلى أن سلوكه طريق النظر الفلسفى واشتهاره بذلك قد جعله يتعرض لهجوم العوام والفقهاء خاصة وأن النظر الفلسفى في ذلك الوقت كان يعد من الأمور التي حرم الخوض فيها وكما يقول المقرى<sup>(٥٣)</sup> " وكل العلوم لها عندهم حظ إلا الفلسفة والتنجيم فإذا لهم حظاً عند خواصهم ولا يتظاهرون بها خوف العامة" لكن ذلك لا يجعلنا نذهب إلى القول بأنه لم يبن نابغ في الفلسفة في ذلك الوقت.

فقد كان ملوك البربر مع هذا كما يقول "دى بور" (٤٤) لهم ولع بشرب ثقافة الأمم التي يخضعونها وأوضح مثال على ذلك ما ناله ابن الصائغ من الحظوة لدى أبي بكر بن إبراهيم حاكم سرقسطة وما ناله في بلاط المرابطين في المغرب، إلا أنه مع ذلك لم يسلم من كيد الفقهاء ورجال الدين.

وهكذا نجد أن قرة هذه الأسرة البربرية لم تستمر طويلاً بعد وفاة ابن تاشفين . . . . . إذ تولى ابنه من بعده تنظيم إمارة الأندلس، ولكنها لم تنعم في عهده بما نعمت به في عهد والده وذلك لتعصبه الشديد للدين واستسماكه بمذهب مالك مما جعله آلة بيد الفقهاء. فasad التعصب والإزهاب وكثرة الوشایات مما أدى إلى قيام الثورات التي أنهت حكم المرابطين للأندلس والتي وقعت بدورها في أيدي النصارى الأسبان وانحصرت رقعة الإسلام في علقة غرناطة (٤٥).

#### ثانياً، الأحوال الاجتماعية.

ترك يوسف بن تاشفين لابنه على بن يوسف بن تاشفين إمبراطورية كبرى تمتد من بجاية شرقاً إلى السوس الأقصى غرباً. ومن السودان جنوباً إلى سرقسطة والشغر الأعلى في الأندلس شمالاً، وكانت هذه الإمبراطورية الضخمة تذخر بفتاحات مختلفة من مسلمين ونصارى وعرب ويهود وبربر وصفاليّة وكانت كل فتاحة لها دينها وأخلاقها وعاداتها وتقاليدها الخاصة بها ولهذا كان المجتمع الأندلسي يمثل المجتمع المختلط بمعنى الكلمة.

وقد وصف "المقرئ" جانباً من هذا الاختلاط الذي كانت تموّج به الأندلس من سلالات وأجناس وحضارات وثقافات فكان منهم العرب الخلص وهم الذين كان لثقافتهم ولعنتهم أثر في جعل الأندلس ذات مظهر أدبي وفكري واحد، وحدته تلك اللغة السامية لغة القرآن، وإلى جانب العرب البربر وما لهم من مقام مرموق في الفتاح يتميزون بحدة الطبع ويتسمون

بالخشونة والبداءة ويضطربون بالأفكار الرجعية ويمقتون مظاهر الحضارة الأندلسية الرفيعة، كما كان هناك الصقالية من سكان البلاد الأصليين والذين اعتنوا بالإسلام.

كذلك حملت غزوات المسلمين في جنوب فرنسا وغيرها من جزر البحر المتوسط وعودتهم بالسبايا من هذه الحروب وتلك الفتوحات، حملت تلك الغزوات ظاهرة من الجواري الحسان كان لهن شأن في المجتمع الأندلسي بما كان لهن من ثقافة أدبية عالية أثارت كوامن النفس وألهبت قرائح الشعراء والأدباء<sup>(٥٦)</sup>.

وقد اختلط المجتمع الأندلسي بالفعل نتيجة لتنوع هذه الفئات المختلفة ولم يقتصر التوالي على العرب والبربر وحلهم بل توالت العرب والبربر وسكان إسبانيا الأصليون فكان العرب يتزوجون النصارى<sup>(٥٧)</sup>.

لكن رغم هنا الاختلاط فإن المجتمع الأندلسي أصبح يعاني من التفاوت في الثقافة والمبادئ التي توحد بين هذه الفئات المختلفة<sup>(٥٨)</sup>. كما أن الرخاء الاقتصادي الذي امتازت به الأندلس في ذلك الوقت نتيجة ازدهار الصناعة والزراعة والتجارة من جهة وتغلب الجواري على الحياة الاجتماعية في الدور والقصور من جهة أخرى جعل الأمراء المرابطين ينغمون في ذلك التزف وتلك الرفاهية والمنعة على مر الأيام مما أضعف مكانتهم السياسية وجعل النصارى يتحينون الفرص للقضاء عليهم واسترجاع الأندلس<sup>(٥٩)</sup> كما أنه أضع هيبتهم وشجاعتهم التي اتسموا بها لدى العوام نتيجة انغماسمهم في الترف من ناحية ومعاملتهم القاسية للناس والتي كانت تحمل في طياتها الكثير من الكبراء والعجرفة من ناحية أخرى.

ومع ذلك فإنه يمكننا القول بأن بلاط سرقسطة كان يعد من أفحى بلاطات أمراء ذلك العصر لأن بني هود كانوا من أغنى ملوك عصرهم وقد

استطاعوا بهذا الغنى أن يجعلوا من الأندلس مركزاً لإشعاع الحضارة والعلم  
كما سوّضجه فيما بعد.

ولا شك أن هذا التفاوت الاجتماعي الذي اتسم به المجتمع الأندلسي  
قد أحيى الآداب والعلوم من جهة وأضعف السياسة والأخلاق من جهة أخرى  
وكان لهذا الجو الاجتماعي بمناقصاته أثراً في نفس ابن باجة وفي فكره.

فقد كان من آثاره في نفسه أنه اجتمع فيه إحساس بوحشة ووحدة كبيرة  
ناتجة من الظروف القاسية التي تعرض لها في حياته الخاصة والتي جعلت  
الاستقرار الفكري الأمل المنشود الذي كانت تهفو إليه نفسه، ويداً ذلك  
واضحاً في كتاباته الفلسفية التي اتسمت بالغموض، وجفونه اللفظ، وإن  
كانت رقة طبعه وهدوء نفسه يغلبان عليه في بعض الأحيان كما يبدو لنا من  
خلال كتاباته الشعرية في الغزل والعشق والمدح، وفي موسّحاته التي تفيض  
شجي.

كما أن هذا المجتمع المتفاوت كان له أثره في تفكير ابن الصانع الفلسفي  
فقد اتخذه مادة للدراسة والتحليل وتجلى لنا ذلك واضحاً في فكره السياسي  
وفكرته عن المدينة الفاضحة تلك المدينة المثلثي التي كان يسعى لتحقيقها في  
عالم الواقع.

### ثالثاً، الأحوال الدينية:

انتشرت الدعوة الإسلامية الجديدة التي جاء بها الإسلام عام ٩٢ هـ على  
يد طارق بن زياد والتي اهتم بنشرها في جزيرة الأندلس، وأخذت هذه  
الدعوة تشق طريقها في هدوء بين الأسبان النصارى في ذلك الوقت ورغم  
دخول الكثيرين منهم في الدين الخينف إلا أن بعضهم أيضاً قد بقى على  
نصرانيته الوقت الطويل، وأقامت الدولة الاموية بالأندلس خلافة إسلامية

مسنقة عن الدولة العباسية في المشرق وكان الخليفة الاموي يتولى شئون  
الجماعة الإسلامية روحانياً إلى جانب توليه منصبه كحاكم سياسياً<sup>(٦)</sup>.

وكان المذهب المالكي هو أكثر المذاهب الإسلامية انتشاراً في ذلك الوقت خاصة بعد القضاء على مذهب "الأوزاعي" قبل انتهاء المائة الثانية للهجرة. وتمكن الفقه المالكي من السيطرة على القضاء والفتيا والعبادات والاحوال الشخصية وأصبح لفقهاء المالكية مكانة عظمى في دولة الأندلس.

وبالرغم من انتشار المنصب المالكى بهذه الصورة إلا أن الفقه الشافعى والفقه الظاهري قد انتشر أيضًا في الأندلس<sup>(٦١)</sup>.

ذلك كان الحال في دولة المرابطين بال المغرب فقد كان الإسلام السنّي على مذهب الإمام مالك هو المذهب السائد في عهدهم وكان للفقهاء مكانة مرموقة لدى حكامهم وقد بلغ التعلق بمذهب الإمام مالك مبلغه وليس أدل على ذلك سوى ما يرويه لنا "الخشني" (٦٢) من أن مغاربياً جمعه الطريق بالحجاج برجل من أهل بغداد وكان إن ذاك يرى رأى مالك. فقال البغدادي: روى عن النبي ﷺ كذا، فقال له المغاربي: فيما ذكر مالك لا يرى ذلك، فقال البغدادي: شاهت وجوهكم يا أهل المغرب تعارضون قول النبي بقول مالك.

ورواية الحشني إن دلت على شيء فإنما تدل على ما وصلت إليه الدراسات الفقهية في ذلك العصر وما كان لفقهاء المالكية من مكانة مرموقة لدى حكامها.

يقول "الراکشی"<sup>(٦٣)</sup> في حديثه عن ولاته على بن يوسف بن ناشفين... كان لا يقطع أمراً في جميع ملكته دون مشارقة الفقهاء، فكان إذا ولى أحد من قضاياه كان فيما يعهد إليه لا يقطع أمراً ولا يبت حكومة في

صغرى من الأمور ولا كبير إلا بمحض أربعة من الفقهاء فبلغ الفقهاء في أيامه مبلغاً عظيماً . وانصرفت وجوه الناس إليهم فكثرت لذلك أموالهم واتسعت مكاسبهم .

ولم يهتم فقهاء المرابطين بدراسة الحديث ، فقد انصرفوا عنه وكانوا لا يرجعون إلى الأصل إلا لكي يستبطوا منها الأحكام ويتخذوها مادة للدراسة واكتفوا بذلك الأحاديث المجموعة في كتب الفروع وجعلوها مرجعهم الوحيد من غير تحفظ ويعمل على ذلك المستشرق "ليفي بروفنسال" <sup>(٦٤)</sup> فيقول :

"وكان من أثر هجر الفقهاء للدراسة الحديث وما يتصل به من مصادر أن الغي علم أصول الفقه الذي يستتبع بمقتضاه أحكام قد تكون جديدة . وأدى الاعتماد على الفروع التي تتضمنها كتب المذهب إلى تجريد الدراسة من روح الكشف وانصراف القوم عن النظر والاجتهاد" .

#### رابعاً، الأحوال المكرية،

كانت الأندلس تحت حكم المتصر بالله (الحكم الثاني ٣٥٠ - ٣٦٦هـ - ٩٦١ - ٩٧٦م) سوقاً عظيمة فقد إليها الآثار الأدبية من كل قطر وكان يبعث في طلب الكتب من ديار المشرق وبغداد، ومصر وقد أدى ذلك إلى اتجاه الناس في أيامه إلى العناية بعلوم الأولئ وتعلم مذاهبهم <sup>(٦٥)</sup> .

يقول ابن أبي أصيبيعة <sup>(٦٦)</sup> عند حديثه عن ابن الصائغ "... فإن هذه الكتب الفلسفية كانت متداولة بالأندلس من زمان الحكم مستجلبها ومستجلب غرائب ما صنف بالشرق" .

وإذا كان "يوسف بن تاشفين" عند توليه تدبير شؤون الأندلس قد أبدى امتعاضه عند زيارته لأشبيلية من مظاهر الترف الأندلسي . فإنه لم يلبث أن شجع شعراء الأندلس وأدباءها وأهل العلم فيها إلى الوفود إليه وفي ذلك

يقول المراكشي (٦٧) : . . . فانقطع إلى أمير المسلمين من الجزيرة من أهل كل علم فحوله، حتى اشتبهت حضرته حضرة بنى العباس في صدر دولتهم، واجتمع له من أعيان الكتاب ورؤساء البلاغة ما لم يتفق اجتماعه في عصر من الأعصار (٦٨).

وهكذا تبدل بلاط يوسف بن تاشفين من بلاط يتسم بالخشونة والبساطة، إلى بلاط متألق متحضر مثلاً كانت بلاطات أمراء الطوائف في الأندلس خاصة بلاط سرقسطة في عهد بنى هود كما ذكرنا سابقاً فقد كانت مركزاً للعلوم الرياضية والفلسفية، كما كانت مركزاً لحركة أدبية قوية. وقد لعبت دوراً كبيراً في التبادل الثقافي والحضاري بين الأندلس وبين الدول الأسبانية المجاورة. وقد هيأ لها موقعها بين المالك الأسبانية أن تضطلع بهذا الدور الحضاري الخطير. وكان فرسان النصارى يجدون في بلاط بنى هود الباحث ساحة رحبة وكانت مركزاً لأشعار الفروسيّة والشعر الغنائي والموشحات الأندلسية (٦٩).

ورغم هذه النهضة الحضارية التي كانت تذخر بها الأندلس، فإن الفلسفة كانت علماً عقوتاً بهذه البلاد خاصة عند العوام، ولم تكن معروفة سوى في القصور والبلاطات الحاكمة. وبينما كانت كافة العلوم لها حظ من الاهتمام. كان الحكام والفقهاء يصيغون الخنائق على الفلسفة ورجالها فالمشتغل بالفلسفة لا يستطيع أن يظهر ذلك وكانت تخفي تصانيفه وفي ذلك يقول المقرى (٧٠) :

«فكلما قيل فلان يقرأ الفلسفة أو يستغل بالتنجيم أطلقت عليه العامة اسم زنديق وقيدت عليه أنفاسه وكثيراً ما يأمر ملوكيهم بحرق كتب هذا الشأن إن وجدت».

ولم يكن هذا الموقف المترتم من جانب المرابطين نعاه الفلسفة فحسب،

إنما تعداه أيضاً إلى علم الكلام الإسلامي وهو العلم الذي يدرس العقيدة فقد حرم تحت تأثير الفقهاء الاستغفال به وتوعدوا بالعقاب الشديد كل من حاول الخوض فيه أو من وجدوا عنده كتب من هذا القبيل، وكانوا يكفرون كل من ظهر منه الخوض في شيء من علوم الكلام فقرر الفقهاء عند أمير المسلمين تقيييع هذا العلم وأنه بدعة في الدين.

ولما دخلت كتب "الغزالى" بلاد المغرب أثارت موجة من الغضب عند فقهاء المغاربة إذ أن "الغزالى" قد فضح فيها نزعات الفقهاء في دراستهم الفقهية وحرصهم على الدنيا وطمعهم في الحصول على المناصب الرفيعة، وقد كان نقده لهم منصباً على أساس أن العلم ليس حرفة كالحرف الأخرى أو مهنة دنيوية تعود على صاحبها بالربح العاجل، وإنما هو عبادة القلب، وصلة السر، وقربة الباطن إلى الله تعالى<sup>(٧١)</sup>، وقد كان للغزالى رأى فيهم فقال: إنهم نقلة أخبار وحملة أسفار لا يفقهون<sup>(٧٢)</sup>.

ومن هنا نجد الفقهاء في المغرب قد حملوا عليه حملة شعواء واتخذوا قراراً أملوه على السلطان "علي بن يوسف بن تاشفين" يقضى بإحراق هذه الكتب المسوبة إلى الضلال بزعمهم وأحرقت كتب الغزالى وهم لا يعرفون ما فيها، إلا أنهم ظنوا أن فيها آراء إلحادية<sup>(٧٣)</sup>.

كذلك استند هذا التعتن لعلم المنطق لأنه من علوم الفلسفة يقول ابن طملوس<sup>(٧٤)</sup>: "رأيت صناعة المنطق مرفوضة عندهم مطروحة لديهم، ولا يحظى بها ولا يلتفت إليها وزيادة على هذا فإن أهل زماننا ينفرون منها ويرمون العالم بها بالبدعة والزندة".

وإذا كانت الطبقة الحاكمة والفقهاء قد نعمت على الفلسفة والفلسفه فبيان الأدباء والشعراء قد نبذوا هذا العلم أيضاً ومن يستغل به يقول ابن جبير<sup>(٧٥)</sup>:

قد ظهرت في عصرنا فرقـة ظهورها شـرم على العـمر  
لا تقتـدى في الدين إلا بما سـن ابن سـينا وأـبو نـصر  
ولـيس أـدل عندـنا سـوى وصف "ابـن طـفـيل" (٧٦) لـحال الـفلـسـفة في  
الـأنـدـلـس وـمـا وـصـلـتـ إـلـيـهـ فيـ ذـلـكـ الـوقـتـ حـيـثـ نـجـهـ يـقـوـلـ "إـنـ هـذـاـ الـعـلـمـ  
(الـفـلـسـفةـ) أـنـدـرـ مـنـ الـكـبـرـيـتـ الـأـحـرـ لـأـسـيـاـ فـيـ هـذـاـ الصـفـعـ الـذـيـ نـحـنـ فـيـ لـأـ  
يـظـفـرـ بـالـيـسـيرـ مـنـهـ إـلـاـ الـفـرـدـ وـمـنـ ظـفـرـ بـشـيـءـ مـنـهـ لـمـ يـكـلـمـ النـاسـ إـلـاـ رـمـزاـ فـانـ  
الـمـلـةـ الـخـيـفـةـ وـالـشـرـيـعـةـ الـمـحـمـدـيـةـ قـدـ مـنـعـتـ مـنـ الـخـوضـ فـيـ وـحـدـرـتـ عـنـهـ".

لـكـنـ نـظـرـاـ لـاـهـتـمـامـ الـخـلـفـاءـ وـالـأـمـرـاءـ الـأـنـدـلـسـيـنـ بـالـطـبـ وـالـرـياـضـةـ  
وـالـفـلـكـ، إـذـ أـنـهـ كـانـواـ يـحـتـاجـونـ إـلـيـهـ كـثـيرـاـ قـدـ نـشـأـتـ الـفـلـسـفةـ فـيـ أحـضـانـ  
الـطـبـ وـالـتـنـجـيمـ إـذـ أـنـ الـاشـتـغالـ بـالـطـبـ وـالـتـنـجـيمـ يـسـلـمـانـ إـلـىـ الـفـلـسـفةـ، لـأـنـ  
الـطـبـ يـحـتـاجـ إـلـىـ مـعـرـفـةـ الـنبـاتـ وـالـعـقـاـقـيرـ وـمـتـىـ سـارـ الطـبـيـبـ فـيـ ذـلـكـ اـحـتـاجـ  
إـلـىـ الـمـنـطـقـ لـعـرـفـةـ الـأـقـيـسـةـ وـالـاستـتـاجـاتـ الـصـحـيـحةـ فـيـ مـعـالـجـةـ الـأـمـرـاـضـ، وـمـتـىـ  
عـلـمـ ذـلـكـ فـقـدـ عـرـفـ جـالـينـوسـ وـأـنـلـاطـونـ وـأـرـسـطـوـ طـالـيـسـ فـاتـصلـ بـالـفـلـسـفةـ  
الـبـوـنـانـيـةـ.

كـذـلـكـ مـنـ اـشـتـغلـ بـالـنـجـومـ اـتـصـلـ بـيـطـلـيمـوسـ، وـأـقـيلـيمـوسـ، وـفـيـاغـورـثـ.  
وـلـذـلـكـ نـرـىـ الـفـلـاسـفـةـ الـأـنـدـلـسـيـنـ الـأـوـلـيـنـ أـطـبـاءـ مـثـلـ "الـكـرـمـانـيـ"ـ، وـأـبـوـ جـعـفرـ  
بـنـ خـمـيسـ"ـ، وـفـيـلـوـقـفـاـ "أـبـوـ بـكـرـ بـنـ الصـائـغـ"ـ أوـ مـنـجـمـيـنـ مـثـلـ "أـبـوـ القـاسـمـ"  
مـسـلـمـةـ الـمـجـرـيـطـيـ"ـ، وـ"ـالـزـهـراـوـيـ"ـ (٧٧).

أـمـاـ الـدـرـاسـاتـ الـفـلـكـيـةـ وـالـجـغـرـافـيـةـ فـقـدـ اـزـدـهـرـتـ فـيـ الـأـنـدـلـسـ مـنـذـ مـتـصـفـ  
الـقـرـنـ الـعـاـشـرـ وـسـارـ عـلـمـاءـ الـأـنـدـلـسـ وـمـفـكـرـيـهاـ عـلـىـ الـأـسـسـ الرـئـيـسـيـةـ التـيـ  
وـضـعـهاـ أـبـوـ مـعـشـرـ الـفـلـكـيـ الـبـغـادـيـ (٧٨)ـ وـكـانـ لـفـلـاسـفـةـ الـمـسـلـمـيـنـ فـيـ الـأـنـدـلـسـ  
دـوـرـ هـامـ فـيـ مـحـارـيـةـ نـظـامـ (ـالـبـطـرـوـجـيـ)ـ وـتـبـيـطـ نـظـامـ بـطـلـيمـوسـ لـيـتـلـامـ مـعـ  
نـظـرـيـةـ أـرـسـطـوـ طـالـيـسـ، تـقـوـلـ الـمـسـتـشـرـقـةـ "ـزـيـفـرـدـ هـونـكـةـ"ـ (٧٩).

«إنه حتى غضون القرن الثاني عشر للميلاد كان هناك شك ونقد لأساس صورة العالم حسب نظرية بطليموس فقامت في الشرق وخاصة في إسبانيا ومراکش أصوات تشك في نظريات بطليموس متأثرة بأفكار أرسطو، وانطلاقاً من ابن باجة السرقسطي توارث المفكرون مدة ثلاثة أجيال روح النقد والرغبة في البحث عن أسباب طبيعية تشرح ظواهر السماء بشكل إقfaاعي».

ورغم ظهور هذا التيار الفلسفى العميق إلا أن القوة التي كان الفقهاء قد جعلوها لأنفسهم في المجتمع الأندلسي كان لها تأثير كبير على انكماش الثقافة الفلسفية، فقد كان الحديث في الشتون الفلسفية محصوراً في مجالس خاصة متداولاً بين أفراد معدودين وبتشجيع من بعض الأمراء الذين وجدوا في الفلسفة علمًا جديداً استرعى انتباهم فقربوا منهم фلاسوفы الذين ظهروا في عهدهم على نحو ما نجد الأمير «أبو بكر بن إبراهيم» يتخذ من ابن باجة جليساً ووزيراً وقد كان ابن باجه من أكبر فلاسفة عصره كما اشتهر عنه ذلك ومع ذلك فلم يسلم الفلسفة من كيد الفقهاء وثورة العوام. ورغم ما ناله ابن الصانع من حظوة في بلاط سرقسطة وبلاد الرباطيين فقد مات مسموماً بكيد بعض أعدائه وليس مستبعداً أن يكون اشتئار اشتغاله بالفلسفة هو الذي أورده حتفه.

وها هو ذا ابن رشد وقد شغل مناصب القضاة الرفيعة يثور عليه الجمهور وبخاصة الفقهاء ويطلبون بمحاكته ويطلبون إعدامه صلباً لولا رفقة المنصور. ويشهد على ذلك أيضاً تهيب ابن رشد عندما سأله الخليفة في اجتماعه الأول به عن رأى أرسطو في نشأة الكون وكيف أنه لم يجرؤ على الرد إلا عندما أخذ الخليفة الكلام في الموضوع<sup>(٨٠)</sup>.

ومن هذا التبليغ أيضاً ما جاء إليه بعض الفلاسفة من استخدام الرواية في منهج مباحثهم فإذا طفيف يؤثر في بسط فلسفة الأسلوب القصصي ويعبر عنها تعبيراً فلسفياً رمزاً كي يتفادى غضب المحافظين.

ورغم ضيق المرابطين بكل نظر فلسفى تحت تأثير الفقهاء إلا أنهم مع ذلك كانوا يشجعون العلم ويستقدمون العلماء من مختلف البلدان ويعتقدون عليهم الأموال فاردهرت العلوم وبنى الكثير من العلماء "كمسلمة المجريطي" وتلاميذه: الزهراوى والكرمانى، وابن المسع، وابن البيطار وقد كانوا علماء رياضيين وفلكيين وأطباء ويضيف صاعد الاندلسى إلى هؤلاء "ابن حزم الظاهري". و"أبو الفضل بن حسدى الطيب".<sup>(٨١)</sup>

في هذا الجو العلمي الفكرى نشأ ابن باجة نشأته الأولى. وتربي في ظل تلك الدولة الفتية وتنعم بعطفها وتنقلب في مراكز الوزارة فتيسر له ما لم يتيسر لسواء من بسطة العيش والجاه. وسهولة الإطلاع على كتب المؤلفين. ومصنفات المشارقة في مختلف الفنون والعلوم وغير المشارقة من فلاسفة اليونان وغيرهم وفي هذا المحيط قضى حياته القصيرة في خدمة العلم والفلسفة.

وعلى الرغم من عطف دولة المرابطين عليه واستئثار حاكم سرقسطة له بالرعاية والإكبار إلا أن عدم الاستقرار السياسي، وكثرة الحروب والفتنة الأهلية واختلاف نوعية المجتمع الاندلسي والجو العلمي الفكرى المقيد بأهل الحديث والفقهاء والمتشددين، كان له أكبر الأثر في هجرته وانتقاله من مدينة أندلسية إلى مدينة مغربية طمعاً في الاستقرار والهدوء كما سيتضمن لنا ذلك فيما بعد.

ومع ذلك كما يقول "دي بور"<sup>(٨٢)</sup> فقد عاش في وحدة عقلية ولم يجد أنساً يشاطره آراءه ولم تكن حياته على قصرها حياة سعيدة، وكثيراً ما

تمى الموت ليجد فيه الراحة الأخيرة. وما وصل إلينا من كتبه يدل دلالة واضحة على أنه لم يكن يأنس إلى عصره ولا بيته.

## ٧ - أطوار حياته:

### أ - طور التنشاء الأولى والتحصيل:

نشأ ابن الصانع كما اتفق لنا من قبل في أحضان أمّة تتمتع بمكانة مرموقة في المجتمع الأندلسي وبالذات في سرقسطة لما كان لبني تجيب من أمجاد سياسية في بلاط تلك الإمارة، ولها من اليسر المالي ورغد العيش ما جعله ينشأ نشأة الأولى في هدوء واستقرار.

في هذه المرحلة نجده يدرس العلوم على اختلافها وينكب على تحصيلها ويحاول أن يأخذ العلم والحكمة عن حكماء عصره ويحيط بعلوم العصر إحاطة جيدة وتحدثنا شتى المراجع على أنه درس العلوم الدينية من فقهه، ولغة، وأصول دين، وحديث. كما أنه درس العلوم العربية من نحو وصرف وأدب وشعر، وكان ذلك على يد جماعة من شيوخها فالم بما شاملاً ونبغ فيها نبوغاً يدل على عمق فهمه. يقول عنه ابن أبي أصييعه<sup>(٨٣)</sup> "كان متميزاً في العلوم الدينية والأدب حافظاً للقرآن" ويقول القفظي<sup>(٨٤)</sup> "عالم بعلوم الأولئ وهو في الأداب فاضل، لم يبلغ أحد درجه من أهل عصره في مصره".

ويقول السيوطي<sup>(٨٥)</sup> "ذكره أبو حبان في النصار ف قال كان عالماً بالأدب والنحو ولم يقف ابن باجة على العلوم الدينية والعربية فحسب ولكنه شارك في دراسة العلوم العقلية على اختلافها وعلوم الأولئ من فلسفة وطب وكيمياء ورياضة وفلك رعلم طبيعى يقول ابن أبي أصييعه<sup>(٨٦)</sup> .. . وبعد من الأفضل في صناعة الطب وأثبت في الصناعة الذهنية وفي أجزاء العلم

الطبيعي ما يدل على حصول هاتين الصناعتين في نفسه صورة ينطق عنها وبفضل ويركب فيها فعل المستولى على أمرها".

ويقول السيوطي<sup>(٨٧)</sup> .. نظر في كلام الحكماء فكان يشبه ابن سينا "وفي ترجمة الخوانسارى<sup>(٨٨)</sup> له نجده يقول "ومنهم الشيخ البارع اللغوى الحكيم".

وهكذا درس ابن باجة مختلف هذه العلوم وانتفع بحكمة المشارقة من العرب ومؤلفاتهم التي انتشرت في الأندلس منذ ولادة الحكم الثاني كما يقول "ابن الإمام" تلميذ "ابن الصانع" فبرع فيها وفاق أهل عصره" لم يبلغ درجته أحد من أهل عصتنا في الحكمة ولو تصانيف في الرياضيات والمنطق والهندسة فاق فيها المتقدمين".

كذلك درس ابن الصانع "ألوان الفنون المختلفة التي كانت منتشرة في درس الموسيقى والألحان والموشحات. يقول ابن سعيد عنه إنه<sup>(٨٩)</sup> "فيلسوف الأندلس وإمامها في الألحان".

ويقول ابن خلدون عنه إنه<sup>(٩٠)</sup> .. صاحب التلاحمين المعروفة" أما "الشفendi"<sup>(٩١)</sup> فيقول في رسالته المحفوظة في نفح الطيب "للعمري" "وهل لكم في علم اللحون والفلسفة كابن باجة".

### ب - توليه الوزارة في سرقسطة:

ثم تحدثنا المراجع بعد ذلك عن أن ابن الصانع قد وصل إلى منزلة عالية في مجتمعه (سرقسطة) في ذلك الوقت، فرغم تشدد الحكماء المرابطين كما مر بنا ومحارتهم أي نظر فلسفى حر وأحكامهم المترفة فيأخذ النصوص المقدسة على ظاهر حرفيتها إلا أنه كان هناك من هؤلاء الحكماء من يرون أنه لا بد وأن ينهلوا من موارد المعرفة وأن يلتمسوا في الثقافة تنفيذية لغفوسهم،

وترقة لعقولهم ولم يكن ذلك ممكنا إلا بترقية الصفوـة الممتازة من أهل ذلك العصر الذين ذاع صيتهم وعلـت منزلتهم العلمـية وكان ابن باجـة من زمرة هؤلاء الصـفوـة وكان كما وصفـه معاصرـه الصـفـير (ابن طـفـيل)<sup>(٩٢)</sup> "أثـقـبـهم ذـهـنـا وأصـحـبـهم نـظـرـاً وأـصـدـقـهم رـؤـيـةً" ومن هـنـا نـرـى الـأـمـير "أـبـو بـكـرـ بن إـبرـاهـيم السـوـفـي الصـحـراـوي"<sup>(٩٣)</sup> عـنـدـمـا تـولـى حـكـم سـرـقـسـطـة (٣٥٠ـهـ) يـتـخـذـ منـ ابن باجـة جـلـيـساً وزـيـراً لـهـ.

يـقـول الـأـمـير رـكـنـ الدـيـن بـيـرسـسـ فـي مـؤـلـفـه "رـبـدـةـ الفـكـرـةـ فـي تـارـيـخـ الـهـجـرـةـ"<sup>(٩٤)</sup> إنـ ابنـ الصـائـنـغـ وزـرـ لـابـيـ بـكـرـ الصـحـراـويـ صـاحـبـ سـرـقـسـطـةـ وـأنـ سـيـرـتـهـ كـانـتـ حـسـنـةـ فـصـلـحـتـ بـهـ الـأـحـوـالـ وـنـجـحـتـ عـلـىـ يـدـيـهـ الـأـمـالـ.

ويـذـكـرـ لـنـاـ الشـيـخـ النـاصـرـىـ<sup>(٩٥)</sup> خـبـرـ تـولـيـهـ الـوـزـارـةـ فـي سـرـقـسـطـةـ فـيـقـولـ "وـلـاـ مـاتـ مـحـمـدـ بـنـ الـحـاجـ بـعـدـمـاـ تـخلـصـ مـنـهـ الـقـائـدـ مـحـمـدـ بـنـ عـائـشـةـ بـحـيـلـةـ أـعـمـلـهـاـ. اـتـصـلـ خـبـرـ الـوـقـعـةـ بـأـمـيرـ الـمـسـلـمـينـ بـاسـفـهـ مـوـتـ أـبـيـ عـبـدـ اللـهـ بـنـ الـحـاجـ وـوـلـىـ مـكـانـهـ أـبـاـ بـكـرـ بـنـ إـبـرـاهـيمـ بـنـ تـيفـولـيـتـ وـهـوـ مـدـرـوـحـ بـنـ خـفـاجـةـ وـمـخـدـوـمـ أـبـيـ بـكـرـ بـنـ باجـةـ الـحـكـيمـ الـمـعـرـوـفـ بـابـنـ الصـائـنـغـ وـكـانـ عـامـلـاًـ عـلـىـ مـرـسـيـةـ"<sup>(٩٦)</sup>.

وـفـيـ عـهـدـ وـزـارـتـهـ يـذـكـرـ لـنـاـ صـاحـبـ الإـحـاطـةـ "أـنـتـ تـعـملـتـ دـوـلـتـهـ وـنبـهـ قـدـرـهـ وـكـانـتـ لـهـ مـكـانـةـ عـظـيـمـةـ فـيـ بـلـاطـ دـلـلـكـ الـأـمـيرـ وـمـاـ يـؤـيدـ دـلـلـكـ مـاـ يـرـوـيـهـ لـنـاـ مـنـ أـنـ بـنـ الصـائـنـغـ غـابـ يـوـمـاـ عـنـ مـجـلـسـ الـأـمـيرـ، ثـمـ بـكـرـ مـنـ الـعـدـ فـلـمـ دـخـلـ قـالـ لـهـ أـيـنـ غـبـتـ يـاـ حـكـيمـ؟؟ فـقـالـ يـاـ مـوـلـايـ أـصـابـتـنـيـ سـوـدـاءـ فـاغـتـمـمـتـ فـأـشـارـ إـلـىـ الـفـتـنـ الـذـيـ يـقـفـ عـلـىـ رـاسـهـ وـخـاطـبـهـ بـلـانـ اـعـجمـيـةـ فـأـحـضـرـهـ طـبـقـاـ مـلـوـءـاـ مـثـاقـيلـ مـحـشـمـةـ وـعـلـيـهاـ نـوـادـيرـ يـاسـمـيـنـ مـذـبـغـةـ قـالـ بـنـ باجـةـ "يـاـ مـوـلـايـ لـمـ يـعـرـفـ جـالـيـنـوـسـ مـنـ هـذـاـ الطـبـ" . فـضـحـكـ وـهـكـذاـ كـانـ بـنـ الصـائـنـغـ فـيـ ظـلـ وـزـارـتـهـ يـتـمـتـعـ بـالـعـطـفـ وـالـرـعـاـيـةـ مـنـ جـانـبـ الـأـمـيرـ أـبـوـ بـكـرـ رـغـمـ مـاـ كـانـ لـهـ مـنـ مـيـوـلـ وـآرـاءـ فـلـسـفـيـةـ ظـهـرـتـ فـيـ لـقـاءـهـ وـمـنـاظـرـهـ فـيـ بـلـاطـ سـرـقـسـطـةـ. وـلـكـنـ الـأـمـرـ لـمـ

يُدم على هذا الحال. إذ توفي الأمير أبو بكر ٥١٠هـ بعد أن ضاق ذرعاً بطاغية الروم على حد قول "ابن الخطيب" (٩٦) فحزن ابن الصائغ على وفاة الأمير ورثاه بأبيات اشتهرت عنه منها:

سلام والمام ووسى مزنه  
على الجدت النانى الذى لا أزوره  
أحق أبو بكر تقضى فلا ترى  
ترد جماهير الوفود متورة  
لشن أنسنت تلك القبور بلحده  
لقد أوحشت أنصاره وقصوره  
ثم سقطت سرقسطة في أيدي النصارى ٥١٢هـ. ولم يكن أمام ابن  
الصائغ سوى الهجرة فهاجر مع غيره من العلماء.

#### ج - هجرته من الأندلس إلى المغرب

سبق لنا عند حديثنا عن الأحوال السياسية أن ذكرنا أسباب هجرة ابن باجة من الأندلس ونزوله إلى بلاد المغرب ولكننا نضيف أيضاً أنه ربما يكون قد هوجم بشدة من جانب الفقهاء فضاق ذرعاً بهجومهم وتضييقهم عليه. وكان في ذلك الوقت قد لفت إليه الانظار بمحكاته العلمية والفلسفية فقرر أن يغادر الأندلس إلى غيرها ليفر من موت محقق وليجد الراحة والطمأنينة التي كان يسعى إليها.

وما يؤكد ذلك ما يذكره لنا المقرى (٩٧) عن حال الفلسفة في ذلك العصر فيقول: "... فإنه كلما قيل فلان يقرأ الفلسفة أو يشتعل بالتنجيم أطلقت عليه العامة اسم زنديق وقيدت عليه أنفاسه فإن زل في شبهة رجموه بالحجارة أو أحرقوه قبل أن يرفع أمره للسلطان أو يقلنه السلطان تقرباً لقلوب العامة وكثيراً ما كان يأمر ملوكهم بإحرق كتب هذا الشأن إن وجدت".

ترك ابن باجة سرقسطة إذن بعد أن سقطت في أيدي النصارى ٥١٢هـ، فذهب إلى جنوب إسبانيا ومر ببلنسية، واستقر بعض الوقت في المرية

وغرناطة حيث كان يحضر الندوات الأدبية والمناظرات الشعرية والتي كانت تقام في بلاط غرناطة وبحضورها ذوي الهمم العالية<sup>(٩٨)</sup>.

وفي جامع غرناطة يذكر المقرى<sup>(٩٩)</sup> أنه جرت له حادثة تدل على اعتزازه وفخره وعلو همه في العلم والدنيا يقول . . . دخل أبو بكر المعروف بابن باجة جامع غرناطة وبه نحوى حوله شباب يقرأون فنظروا إليه وقالوا مستهزئين به: ما يحمل الفقيه؟ وما يحسن من علوم؟ وما يقول؟؟ فقال لهم: أحمل الثنى عشر ألف دينار، وهذا هي تحت أبيطى، وأخرج لهم الثنى عشرة باقوته كل واحدة منها بالف دينار - وأما الذي أحسنه فائنى عشر عاماً أدونها علم العربية الذي تبحثون فيه - وأما الذي أقوله فأأتم كذا . . . وجعل يسبهم .

انتقل ابن الصاغي بعد ذلك من غرناطة إلى أشبيلية فلم يجد في واحدة، من تلك الإمارات الهلبة والاستقرار الذي كان ينشده. فقد توالي سقوط تلك الإمارات واحدة تلو الأخرى في أيدي التنصاري فرحل إلى جيان مبتعداً عن السياسة متفرغاً للدراسة والتفلسف ووضع هناك بعض مؤلفاته في المقطن واتسعت من أحداها كما يذكر "مونك"<sup>(١٠٠)</sup> في ٤ شوال سنة ٥١٢هـ.

ثم رحل إلى بلاد المغرب. ولما وصل شاطبة وكان حاكماً في ذلك الوقت الأمير "أبو إسحق" إبراهيم بن يوسف بن نافعين "اعتقله كما يذكر الفتح ابن خاقان<sup>(١٠١)</sup> بسبب زندقه وإلحاده في الدين ولكن رواية ابن خاقان مشكوك فيها إذ أنه كان من الد أعدائه.

ويذكر أن حبه كان مقدراً له أن يطول لولا تدخل والد الفيلسوف ابن رشد فقد سعى إلى تقصير مدة على ما ذكر (رينان) عن مؤلف عربي مجهول<sup>(١٠٢)</sup>.

لكن القبطي<sup>(١٠٣)</sup> يؤكد لنا أنه نال حظوة في بلاط المرابطين بأفريقيا  
فيقول "استورره أبو بكر يحيى بن تاشفين مدة عشرين سنة" ويؤكد ذلك أيضاً  
الأمير "ركن الدين بيبرس"<sup>(١٠٤)</sup> فيقول "... ووزر أيضًا ليحيى بن يوسف بن  
تاشفين عشرون سنة بالغرب" كما يؤكد لها معاصره الفتح بن خاقان<sup>(١٠٥)</sup>.  
ومن المؤكد أن ابن باجة قد ظل في بلاط المرابطين يتمتع بالعطف  
والرعاية مما أوغر صدور الكارهين له فقرروا التخلص منه بالسم.

#### ٨ - وفاته:

توفي ابن باجة شاباً على نحو ما يذكر ابن أبي أصبيعة " وكانت وفاته  
في رمضان ٥٣٣ هـ ١١٣٨ م حيث يتفق كل من "القبطي" و"ابن خلكان"،  
و"ابن العماد" و"الخوانسارى" على ذكر ذلك التاريخ، ولم يخالفهم سوى  
"المقرى" الذي ذكر أنه توفي في رمضان ٥٢٣ وقيل سنة ٥٢٥ وتتابعه بعض  
المؤلفين المحدثين<sup>(١٠٦)</sup>.

والواقع أننا لا نرجع رواية "المقرى" ومن تابعه من المؤرخين في أنه  
توفي ٥٢٣ هـ، ودليلنا في ذلك أن تلميذ ابن الصائغ (وهو ابن الإمام)<sup>(١٠٧)</sup>  
يؤكد ذلك التاريخ ويدرك أنه قرأ كتاب النفس لابن الصائغ وفرغ من قراءاته  
في الخامس عشر من رمضان ٥٣٠ هـ ١١٣٥ م أي قبل موت ابن الصائغ  
بثلاث سنوات، وهذا التاريخ يحکم قطعاً بأنه توفي ٥٣٣ هـ لا ٥٢٥ كما زعم  
البعض.

وقدر له أن يموت مسموماً بفعل بعض الحاسدين له خاصة "ابن زهر"  
الطيب الذي قرر الخلاص منه بالسم<sup>(١٠٨)</sup> وكان ابن الصائغ على علم بما  
يضممه له من حقد وكراهة فقال فيه الشعر<sup>(١٠٩)</sup>:

جاوزتما الحد في النهاية      يا ملك الموت وابن زهر

ترفعا بالورى قليلاً

ويقول ابن خلkan "إنه عندما حضرته الوفاة كان ينشد:

أقول لنفسى حين قابلها الردى فزاغت منه يسرى إلى يمنى

ففى تحملى بعض الذى تكرهنى فقد طالما اعتدت الفرار إلى هنا

مكان وفاته،

وقد توفى ابن الصانع يساذخجان بمدينة فاس بالمغرب ودفن بها ويقول

"ابن أبي أصيحة" إن القاضى أبو مروان الإشبيلي "رأى قبر ابن باجة قريباً

من قبر "أبو بكر العربى" الفقيه صاحب التصانيف ولما مات ابن الصانع وقف

على قبره تلميذه (أبو بكر بن الحارة) كما يذكر ابن سعيد<sup>(١١٠)</sup> وأنشد

الشعر:

يا صاحب القبر القريب ودونه هم تبیت له الكواكب تسهر

قم إن أطقت وها عن صدر الردى خبراً فقد عانيت كيف تصور

وأخبر عن الملکوت كيف رأيته القريب عن الغرائب يخبر

٩ - خصومه:

كانت ثقافة ابن باجة وكم علمه خليقاً بأن يضعه موضوع الإكبار

والتقدير بين أهل عصره، ولقد وجد ابن باجة من أمراء عصره كل احترام

وتقدير، وربما كانت تلك المكانة وال منزلة التي خلعنها عليه الأمراء سبياً في كثرة

حسابه وأعدائه.

وكان أشد هم عداوة له وكراهة هو الفتح بن خاقان المؤرخ المعروف،

والطيب ابن زهر.

أما سبب عداء ابن خاقان له فإن "القططى" (١١١) يذكر لنا أنه قد أرسل إلى ابن الصائغ يطلب شيئاً من شعره ليورده له في كتابه، فغالطه ابن الصائغ مغالطة أحقنثه فذكره ذكرًا قبيحًا وقال عنه في كتابه "قلائد العقبان" (١١٢) رمد جفن الدين وكمد نفوس المهددين، اشتهر سخفاً وجنوًّا وهجر مفروضاً ومتونًا فما يتشرع ولا يأخذ غير الأباطيل .. الخ.

أما "ابن الخطيب" (١١٣) فيذكر لنا سبباً آخر لذلكر العداء، وهو أن ابن الصائغ كذبه مرة وهو يجلس في مجلس أقرانه وجعل يعدد ويكثر ما وصله من أمراء الاندلس ويصف الحال التي يمتلكها وكانت تبدو من أنه دائماً فضلة خضراء اللون فنظر إليه ابن باجة قائلاً له: فمن تلك الجواهر هذه الزمردة التي على شاريتك، فهجاه ابن خاقان هجاء شديداً في كتابه ورمه بالإلحاد والزنقة والكيد لولي نعمته "الأمير أبو بكر الصحاوي" مما أدى إلى سقوط سرقطة في أيدي الأعداء.

والواقع أن الفتح بن خاقان كما يقول ابن الخطيب كان سين الأخلاق وقد اشتهر بذم أولى الأحباب والتمرير بالطعن على الأدباء والكتاب ويعقب "المقري" (١١٤) على تناقض أقواله ويقول "وابن ذلك من تحليته له في بعض كتبه بقوله" نور فهم ساطع وبرهان علم لكل حجة قاطع، تستوجب بعصره الأعصار وتارجت من طيب ذكره الامصار .. الخ.

ولكن عدالة السماء لم تتركه وقد رماه الله تعالى بما رمى به إمام علماء الاندلس (ابن الصائغ) فوجد في فندق براكنش ذبحه عبد أسود خلا معه بما اشتهر عنه وتركه مقتولاً ولم يشعر به إلا بعد ثلات ليال من قتلها.

كذلك كان من أعدائه الطبيب ابن زهر، وكان سبب عدائيه اختلافه معه في بعض الأمور الطبية كما يذكر ذلك فوضع له السُّمُّ كي يتخلص منه (١١٥).

وهكذا نجد أن حياته على قصرها أنها كانت مثالاً لحياة الفيلسوف الذي  
بلى بمحن كثيرة وإساءات من العوام وقصدوا هلاكه مرات ومرات فأصابه ما  
أصاب غيره من فلاسفة ذلك العصر ودبرت له المكائد والدسائس وكان لا  
يبيت إلا وهو في خطر على حياته ولا شك أن شخصيته وفكره قد تأثرت  
بمثل تلك الأمور حيث يقول معاصره ابن طفيل "... غير أنه شغلته الدنيا حتى  
اخترمته المنية قبل ظهور خزائن علمه وبث خفايا حكمته".

#### ١٠ - ثقافته، منابعها وأصولها:

كان ابن باجة شغوفاً بالعلم، واسع الإطلاع، مقبلاً على العلوم والفنون  
بشتي أنواعها فقد كان فيلسوفاً وعالماً من علماء الطبيعة والفلك والرياضيات  
والطب والموسيقا<sup>(١١٦)</sup> وهو أول مفكر أندلسي استطاع أن يستوعب الكتابات  
الفلسفية التي ظهرت في الشرق العربي والتي انتشرت في إسبانيا منذ عهد  
الحكم الثاني ٩٦١ - ٩٧٦ كما أنه أول من أذاع العلوم الفلسفية اليونانية  
وكان له الفضل في معرفة الأندلسيين بأفلاطون وأرسطو والتراث اليوناني  
عامة. يقول ابن طفيل<sup>(١١٧)</sup> لا تظنن أن الفلسفة التي وصلت الينا في كتب  
أرسطوطاليس وأبي نصر وفي كتاب الشفاء تهى بهذا الغرض الذي أرادته،  
ولا أن أحداً من أهل الأندلس كتب شيئاً فيه الكفاية. وذلك أن من نشأ  
بالأندلس من أهل الفطرة الفالقة قبل شروع علم المنطق والفلسفة فيها قطعوا  
أعمارهم بعلوم التعاليم. ثم خلف من بعدهم خلف زادوا عليهم بشيء من  
علم المنطق فنظروا فيه ولم يفطن بهم إلى حقيقة الكمال ثم خلف من بعدهم  
خلف آخر أحدق منهم نظراً وأقرب إلى الحقيقة، ولم يكن منهم أنجب ذهنا  
ولا أصح نظراً ولا أصدق رؤية من أبي بكر بن الصانع".

وكان على ما روى "ابن أبي أصيحة" متميزاً في العربية والأدب حافظاً  
للقرآن. متقدماً لصناعة الموسيقى، جيد اللعب بالعود وكان على ما قاله ابن

خاقان شاعرًا مشهورًا "اقتني قيّنات ولقنهن الأعاريض من القريض وركب  
عليها ألحاناً أشجع من النوح فسلك بذلك أبدع مسلك".

كان ابن باجة إذن من الصفوّة المثقّفة ثقافةً واسعةً بحثَّ تنوّعَ أنواعَ  
معارفه وتعدّدت تبعًا لذلك مصّفاته بتنوعِ نوافعِه العلمية والأدبية.

أما منابع هذه الثقافة الواسعة فإننا نرجعها إلى الأصول الآتية:

#### ١- الكتاب الكريم والسنة النبوية الشريفة

كان القرآن الكريم وسنة رسول الله ﷺ هما الأساس الذي استند عليه  
ابن باجة في أول دراسته. وهو وإن اشتغل بالفلسفة إلا أن ذلك لم يزده إلا  
إصراراً على التمسك بدين الله وسنة رسوله وكان كثيراً ما يستخدمهما في  
تدعيم أفكاره الفلسفية رغم نزعته العقلية الصريحة (١١٨).

ولا شك أن هنا ينافي بعض دعوى البعض الذين رموه بالكفر والإلحاد  
والزنادقة وكانت له بعض الأقوال والحكم التي تدل على التقوى والورع منها  
"حسن عملك تغز بخير من الله سبحانه" (١١٩).

كذلك كان من آشعاره ما يدل على شدة تمكّنه بدينه الحنيف وسنة نبيه

محمد ﷺ:

|                           |                               |
|---------------------------|-------------------------------|
| ما كان ساكنها بمخلد       | حان الرحيل فودع السدار التي   |
| عبد بباب الجمود أصبح يحنى | وأضرع إلى الملك الجمود وقل له |
| دينا سوى دين النبي محمداً | لم يرضى إلا بالله معبوداً ولا |

#### ب- التراث اليوناني

تعمق ابن باجة في التراث اليوناني وخاصة الفكر الارسطي وتأثيره  
بالفلسفة الافتلاطونية والارسطية واضح في كتبه ومصّفاته، ومع أنه يشير في

مؤلفاته إلى الفلسفه الطبيعيين قبل "أرسطو" و"أفلاطون" كديموقريطس . وأبقراط إلا أنه لم يتأثر بهما بعد، وإنما كانت آراءهما هدفًا لنقده، فعرضها من خلال منظور نقدى، أما ترات أفلاطون وأرسطو فهو يشير إليه أحياناً استشهاداً وأحياناً آخرى اقتباساً ومن ثم فمؤلفاتهم تعد الأساس الذى بنى عليه فلسفته فيما بعد.

وهو يشير في مؤلفاته إلى محاورات أفلاطون خاصة (فيدون) وإلى كتاب (الجمهورية) كما يشير إلى مؤلفات أرسطو (ما بعد الطبيعة، السمع الطبيعى، الحس، والمحسوس، النفس، الأخلاق، الحيوان، البناء).

ولا شك أن الإطلاع على هذا التراث العظيم من الفكر اليونانى إنما يؤكد ما ذكرناه سابقاً من أن ابن باجة كان مفكراً له خطوه في تاريخ الحياة الفكرية وواضح أنه لم يقم قبله في الأندلس فيلسوف لم بهذا التراث الهائل إمام ابن باجة، وأنه لم يجاريه في هذا المضمار سوى ابن رشد بعد ذلك بنحو نصف قرن (١٢٠).

#### جـ - ترات فلاسفه المشرق،

ولم يقف ابن باجة على التراث اليونانى فحسب ولكنه أطلع على أكثر كتب المغارقة وخاصة "الفارابي" الذي يذكره في ثنایا مؤلفاته مستشهاداً بأرائه الفلسفية، ويحدد بالذات مؤلفات الفارابي السياسية والخلقية فيذكر له (رسالة العقل، رسالة في معانى الواحد أو الوحدة، السياسة المدنية، المدينة الفاضلة، فصول المدنى) (١٢١).

وكان لكتب الفارابي خاصة أثراً في أن بنى ابن الصائغ فلسفته السياسية والخلقية عليها كما سنين ذلك في الباب الرابع.

كذلك يذكر ابن الصائغ في رسائله المفكر الصوفى "أبو حامد الغزالى" وينظر خاصة كتابه "المقى من الضلال" وكان ابن الصائغ قد عارضه في

سلوكه المنهج الباطن من أجل الوصول إلى الحقائق الأولى. وعرض منهجه الذي يعتمد على النظر العقلي.

ومع أنها نجد أثراً للفيلسوف المشرقي "ابن سينا" واضحاً في رسائل ابن باجة إلا أنه لم يذكره أطلقاً ولم يشير إلى أيٍ من كتبه، وربما كان مرجع ذلك أنه اعتبر الفارابي "المعلم الثاني" أصلاً ومن عدائه فرعاً.

استوعب ابن الصائغ إذن هذا الخضم الهائل من التراث الفكري ولا شك أن هذا الاستيعاب بذا وأخصاً فيما تركه لنا من مصنفات متعددة بتنوع الوان العلوم والمعارف وإن كانت هذه المصنفات قد اتسمت بالسمة الإسلامية على نحو ما تمتلها ابن الصائغ فكان منهجه الفلسفى القائم على أسس عقلية يشير إلى نبوغه وعبقريته. مما ينفي دعوة البعض "كابن سبعين" (١٢٢) الذى وصف ابن الصائغ بأنه تابع أرسسطو متابعة عميماء.

ولا شك أن شغف ابن باجة بالعلم وسعة اطلاعه مهدًا له السبيل للنبوغ في العلوم والفنون على اختلافها.

فلرس الطب وكان طيباً نطايسياً يخدم الأمراء بصناغته وذاعت شهرته كطبيب في الأندلس والمغرب يقول ابن أبي أصيبيعة "ويند من الأفضل في صناعة الطب" وكانت له بعض المؤلفات الطيبة، واشترك مع "سفيان الأندلسي" في تأليف كتاب التجارب وقد استدلركا فيه على ابن وافد الطليطلى ما فاته في كتابه عن الأدوية المفردة.

أما في الرياضيات والهندسة فقد وضع عدة مؤلفات توصل فيها إلى استخراج عدد من البراهين الهندسية. يقول ابن الصانع<sup>(١٢٤)</sup> في مضمون رسالة بعث بها إلى تلميذه "ابن الإمام" . . . وكانت قد قلت أنه بلغك أن عبد الرحمن بن سيد كان قد استخرج براهين في نوع هندسي لم يشعر به أحد قبله مما بلغنا ذكره، وأنه لم يثبتها في كتاب وإنما لقناها عنه اثنان أحدهما أنا والأخر تلف في حرب وقعت في الأرض التي كنا فيها وبلغك مع ذلك أنى زدت عليه حين استخرجتها ويكون ذلك بالعزم على أن أكتب لك كتاباً يتضمنها وأن أضيف إليها مسائل قد كنت ذكرت لك أنى صنعت براهينها".

كذلك كانت لابن الصانع تعليق في علم الهيئة (الفلك) وهي تدل على براعته في هذا الفن حتى أنه كان يحسب الخسوف والكسوف قبل وقوعهما. وما يؤثر عنده أن الموت عدا على صاحب له فقضى ليلة كاملة عند قبره، وكان يعلم لعرفته بالفلك أن القمر سيكشف تلك الليلة فنظم بضعة أبيات وقبل أن يحين موعد استellar القمر بلحظات أنشدها بلحن محزن يفيض شجي<sup>(١٢٥)</sup>.

ويعد ابن الصانع أول من اقترح تبسيط نظام بطليموس ليتلاءم مع نظرية أرسطو طاليس وكان لأرائه وفرضياته في محاربة نظام "بطليموس" تأثيراً عميقاً على ابن طفيل فيما بعد، وهو يعد بحق باعث الاتجاه الجديد في الفلك في المغرب وكان أعظم الفلكيين في القرن الثاني عشر الميلادي. ويبدو أنه درس الفلك لاتصاله الوثيق بالعلوم الطبيعية وفلسفة العلوم فضلاً عن أن دراسة الفلك كانت هي سمة العصر. وكانت له مناقشات فلكية حول نظام بطليموس الفلكي مع "جابر بن الأفلاخ"<sup>(١٢٦)</sup>.

أما في الموسيقا والالحان فقد كان ابن باجة ملحنًا بارعًا ووشاحًا مشهورًا جيد اللعب على العود. قال عنه ابن خلدون<sup>(١٢٧)</sup> "ومن المؤشرين المطبوعين .. الحكيم أبو بكر بن باجة صاحب التلابجين المعروفة" . وقال

"الصفندي"<sup>(١٢٨)</sup> في رسالته المحفوظة في "فتح الطيب" "وهل لكم في علم اللحون والفلسفة كابن باجة".

ومن الحكايات المشهورة أنه حضر مجلس مخلومه ابن تيفوليت صاحب سرقة فالقى بعض موشحاته ومنها:

جرد النيل إيسا جر      وصل الشكر منك بالشكر  
فطرب الملوخ لذلك لما ختمها بقوله:

عقد الله راية النصر      لامير العلا أبي بكر  
فلمما طرق ذلك التلحين سمع "ابن تيفوليت" صاح "واطرياه" وشق ثيابه وقال: ما أحسن ما بدأت وما ختمن، ثم حلف بالآيمان المغلظة أن لا يمشي ابن باجة إلى داره إلا على النعف. فخاف الحكم (ابن الصانع) سوء العاقبة فاحتال بأن جعل في نعله ذهباً ومشى عليه<sup>(١٢٩)</sup>.

ولم يكن ابن الصانع طيباً، ورياضاً، وفكراً، وموسيقاً فحسب. وإنما كان أيضاً عارفاً للأنساب<sup>(١٣٠)</sup>. كما كان شاعراً وأديباً له من نظم الشعر ملكه ممتازة وذوق مصقول<sup>(١٣١)</sup> ومن خلال ما أورده كل من "المقرى" و"ابن خلukan" و"ابن خاقان"، و"الصفندي" من قصائد شعرية تتضمن لنا خصائصه الشعرية التي انتشرت في مختلف ألوان الشعر من مدح وغزل ورثاء، وحكمة وهجاء... إلخ.

ومع حقد ابن خاقان له، إلا أنه مع ذلك بسلم بأن له شعراً أجاد فيه بعض إجادته ومنه قوله<sup>(١٣٢)</sup>:

أية يا برقة قل حديثك عن نجد      د فحيـا الإله عنـى نـجـدا  
قل وإنـ كانـ ما تـحدـثـه روـ      رـاـ فقدـ تـبرـدـ الـاحـادـيثـ وجـداـ

وكان شعر ابن الصانع "الغزلى" بنطوى على رقة الحس ورشاقة اللفظ حيث إنه يصور شوقه وحنينه وفي هذه الآيات نجده يصور حاله عندما فارقه أحبه فيقول (١٣٣):

هم رحلوا يوم الخميس غدية  
فودعتهم لما استقلوا وودعوا  
ولما تولوا ولت النفس إثرهم  
إلى جسد ما فيه لحم ولا دم  
وعينين قد أعماهما كثرة البكاء  
فقلت ارجعي قالت: إلى أين أرجع؟  
ولا هو إلا أعظم تفaccum  
وإذن عصفت نداها ليس مستمع  
على أن ابن باجة الذى يبليو هنا شاعرًا يقطر شعره أسى ولوعدة، كان أيضًا حكيمًا وله أشعار في الحكمة لا تقل روعة عن أشعاره الأخرى. فهو يصور ما يصادف الإنسان في الحياة من أحداث وما يعرض له من خطوب نجده يقول وهو في محلة الاعتقال وكان يخطاب ذا الوزارتين (أبا جعفر يزيد بن مجاهد) يقول (١٣٤):

لعلك يا يزيد علمت حالى  
فنتعلم أى خطب قد لقيت  
ولاني إن بقىتك بمثل ما بى  
يقول الشامتون شقاء بخت  
أعندهم الأمان من اللبالي  
وما يدرؤن أنهم سبقووا  
لذلك كانت له قصائد لونت بفلسفته مثل قوله (١٣٥):  
فمن عجب الليالي أن بقىتك  
ل عمر الشامتون شقاء بخت  
وسالمهم بها الزمن المقىتك  
على كره بكأس قد سقىتك

يلا باكيًا فرقة الأحباب عن شحظ  
هلا بكىت فراق الروح للبدن  
فانحصار علوًا وخلى الطين للكفن

ياشد ما افترقا من بعد ما اعتلقا  
اظنها هدنة كانت على دخن  
أن لم يكن في رضا الله اجتماعهما فباليها صفقة تمت على غين  
وكانت له قصيدة في الصيد (طريدة) ولكنها لم تنشر وربما تكون فقدت  
بعض رسائله (١٣٦).

وهكذا يتضح لنا كيف تجلت عبقرية ابن الصائغ في الإسلام بكل هذا  
التراث، وكيف استوعب ثقافات عصره استيعاباً يدل على مقدرة وذكاء في  
فهم جميع المذاهب والأراء الفلسفية، ولم يقف عند حد الاستيعاب ولكنه نقد  
بأسلوب مقنع ما وجده مخالفًا له، ولم يكن نقله يدل على عصبية أو تحيز،  
ولكنه كان نقداً موضوعياً موضحاً أسبابه وغايته. وقد ظهر ذلك واضحاً فيما  
تركه من آثار فكرية اشتغلت على آرائه الفلسفية في شئ فروعها. وما كان له  
من تأثير على من جاء بعده من فلاسفة الأندلس. "ما ستوضحه في الفصل  
الخاص بيصنفاته" ويحق يمكن القول بأن اسمه ومكانته العلمية ظلت تفرض  
نفسها على الأوساط الفكرية فترة طويلة من الزمن، حتى أنها لم تر نجماً  
فلسفيّاً يظهر في بيئة الأندلس بعد ابن باجة سوى ابن رشد ولم يكن ذلك إلا  
بعد بنحو نصف قرن من الزمان (٣٧). فإذا أضفنا إلى ذلك الجانب العربي  
من ثقافته الفلسفية تجلت لنا أهميته التاريخية كصلة الوصل بين الفكر الفلسفي  
في الشرق وفي الأندلس.

## ١١ - تلاميذه

مثلاً أخذ ابن باجة ثقافته وعلمه من أساتذة وشيوخ عصره، ومن  
خلال العديد من المؤلفات والترجمات التي كانت متشرة في بيئة الأندلس،  
اعطى لمن جاء بعده أو عاصره ثمرات عقله ونتاج فكره. فتساقج الفكر يتمثل  
في مصنفات تبقى على مر الزمن وتلاميذ يتسبون إلى المفكر قليلاً أو كثيراً

حسبما يكون تأثيره فيهم ولقد كان عطاوه سخياً اغترف منه العام والخاص، وعرف فضله ذوو العلم والمعرفة من جاءوا بعده، إذ أنه لم ينعد بالتقدير والإكبار من ذوى عصره كما ذكرنا سابقاً ولكن فكره ونتاجه الفلسفى كان لهما الأثر كل الأثر فى إبراز شخصيته وإظهار مكانته بحيث أصبح فى عداد فلاسفة المغرب البارزين فيما يتعلق بالتراث الفلسفى.

ولقد تمثل عطاءه فى مؤلفاته ورسائله العديدة، وفي الندوات التى كانت تعقد فى بلاطات الأمراء والتى كان يجتمع فيها الجموع وتدور فيها المناقشات فى شتى الأمور ومختلف الوان المعرفة.

ثم تمثل هذا العطاء من ناحية أخرى فى تلاميذه الذين تأثروا بأفكاره وأرائه سواء منهم من عاصره وتلقوا منه واستفادوا مباشرة، أم من جاء بعده فتللمذ على كعبه واستمد من تراثه.

ومن تلاميذه الذين تللمذوا عليه مباشرة وعاصروه وسمعوا منه تلميذه "أبو الحسن على بن عبد العزيز بن الإمام" وهو الذى قدم لمجموعة رسائل ابن باجة.

وكان أبو الحسن هذا كما قال "ابن أبي أصيحة":<sup>(١٣٨)</sup> كاتباً فاضلاً متميزاً في العلوم صحب ابن باجة رمتأ وتعلم له "ولقد بلغ من صدق المودة بينهما أن أهدى إليه ابن الصانع عدداً من الرسائل الفلسفية فذكر منها 'رسالة الوداع'، و'رسالة الاتصال'، و'كلامه في الألحان'، و'كلامه في النيلوفر'.

وكان ابن الصانع يشق في مقدراته الفلسفية وبراعته الأدبية فكان يستشيره في بعض الأمور الفلسفية كلما احتاج إلى ذلك كما كان يطلب منه في بعض الأحيان ترتيب عباراته الفلسفية أو توضيحها فنراه يقول<sup>(١٣٩)</sup>: "وكذلك

ووجدت ترتيب العبارة في بعض مواضع على غير الطريق الأكمل ولم يتسع الوقت لتبديلها، واعتمدت عليك في ذلك فقد شهدت منك هذا .. فغير ترتيب العبارة إلى الترتيب الأفصح ونب عنى في ذلك المناب الذي عهده منه إن شاء الله .

وعلى الرغم من أن ابن باجة كان معاصرًا للفيلسوفين الكبارين "ابن طفيل ٥٠٠ - ٥٥٨١ هـ" وابن رشد ٥٢٠ - ٥٩٥ هـ لكن يبدو أنه لم يلقاهمما.

ففيما يتعلّق "باب ابن طفيل" نجد بعض التراجم<sup>(١٤٠)</sup> قد ذكرت أنه تلمذ تلمذة مباشرة عليه وأن ابن طفيل قرأ العلم على جماعة من أهل الحكمة منهم أبو بكر بن الصانع ولكن ابن طفيل ينكر معرفة ابن باجة إلا من خلال كتبه وقد صرّح بأنه "لم يلق شخصه" ويبدو أنه قرأ مصنفات ابن الصانع فبهرته براعته في صياغة الأفكار الفلسفية وما يؤكّد ذلك مدحه له في رسالته "حي بن يقطان"<sup>(١٤١)</sup> وشاؤه عليه من حيث إنه فاق أهل عصره من أهل النظر وأسف عليه لأن مشاغل الدنيا ووفاته قبل الاوان عاقته عن فتح كنوز علمه.

فإذا ما انتقلنا إلى معاصره الثاني "ابن رشد" نجد ابن أبي أصيبيعة<sup>(١٤٢)</sup> يؤكّد تلمذته لابن الصانع فيقول "... وكان من جملة تلاميذ ابن باجة أيضًا القاضي أبو الوليد محمد بن رشد" إلا أن هذا يبعد احتماله للصدق، ذلك أن ابن باجة توفي ٥٣٣ هـ ولكن ربياً كان مقصد "ابن أبي أصيبيعة" أنه تلمذ على فلسنته فيما بعد وهذا هو الرأي الأرجح خاصة وأن ابن رشد قد كتب جوامعه "أي جوامع كتب أرسطواليين" بعد مجموعة ابن باجة<sup>(١٤٣)</sup> التي جمعها ابن الإمام وقدّمها تحت عنوان "مجموعة من كلام الشيخ الإمام الوزير أبي بكر محمد بن باجة".

ولعل الذى دفع ابن أبي أصيبيعة إلى هذا القول أن ابن رشد كثيراً ما يشير فى كتبه إلى ابن باجة إشارات مصحوبة بالتقدير والاحترام حتى أنه يطلق عليه كما يقول المؤرخون (والد الفلسفة فى الأندلس). وربما يكون تردد ابن باجة كثيراً على بيت ابن رشد زائراً ما جعل المؤرخين يتوقعون استفادة الثانى من الأول مع ما قد يكون بينهما من محادثات، وما وجده من أوجه الشبه بين مذهبيهما مما قد يدل على أن مذهب الثانى تسلل من مذهب الأول أو على الأقل تأثر به<sup>(١٤٤)</sup>.

ومن جملة تلاميذه أيضاً يذكر لنا "ابن سعيد"<sup>(١٤٥)</sup> أن له تلميذاً يدعى "أبو عامر محمد بن الحنمارة الغرناطى" ويبدو أنه هو الذى وقف على قبر ابن الصائغ ورثاه بالشعر كما يقول "الصفدى"<sup>(١٤٦)</sup> كما يذكر أيضاً<sup>(١٤٧)</sup> أن "أبو الحسن على بن جودى" من ولد سعيد بن جودى وهم من ملوك غرناطة قد قرأ على أبي بكر بن باجة فاشتهر بذلك.

\* \* \*

اتضح لنا فيما سبق صورة حياة ابن الصائغ كيف بدأت وكيف انتهت وكيف كان لظروف بيته الخاصة والعامة أثر فى تكوين شخصيته العلمية وثراء فكره الفلسفى فقد تهيات له معارف كثيرة معتمدة من مصادر عدّة منها ما هو إسلامى ومنها ما ليس بإسلامى.

وبذلك كانت ثقافته ثقافة شاملة ذات مكونات متعددة تدل على ما امتاز به صاحبها من قدرة على الاستيعاب وذكاء خارق فى فهم جميع المذاهب والأراء الفلسفية وبراعة فائقة فى استخدامها فى بناء مذهبة الفلسفى كما تشير إلى ذلك مصنفاته المختلفة ذات الأغراض المتعددة وهو ما سنحاول أن نلقي عليه الضوء فى الفصل الثانى والذى يحمل عنوان "مؤلفاته وشروحه".



## الفصل الثاني مؤلفاته وشرحه

ويتضمن العناصر الآتية:

تمهيد

- ١ - ثبت بمصنفات ابن الصالح كما وردت في المراجع القديمة.
- ٢ - مصنفات ابن باجة المطبوعة - والمخطوطة.
- ٣ - أسلوب ابن باجة في مصنفاته.
- ٤ - منزلته وأثره.



كان ابن باجة كما ذكرنا من الصنفه الشفقة فنافقة واسعة بحيث تعددت أنواع معارفه التي ألم بها والدليل على ذلك ما تركه ابن الصانع من مصنفات تختلف من حيث موضوعاتها ومضمونها، كما تختلف من حيث إن بعضها مطول والبعض الآخر مختصر بعضها تأليف مستقلة وبعضها الآخر شروح لكتب أرسطوطاليس، أو آقوال على كتب الفارابي المنطقية.

وقد تناول بعض المؤرخين لابن الصانع ذكر بعض مصنفاته، ولكن ما ذكروه عنها لا يملئنا بثت شامل لكل ما صنفه الفيلسوف.

ولم يكن أمامنا سوى استقراء الكثير من المصادر، سواء المصادر التي كتبت عنه وحددت مصنفاته وشروحه، أو المصادر التي كتبها ابن الصانع نفسه (مؤلفاته) وأشار فيها إلى مصنفات أخرى له، أو ما ذكره تلاميذه من مؤلفات ورسائل تسبب إليه ولقد وجذنا بعد استقرائنا أن ابن باجة خلف لنا العديد من المصنفات والشروح في شتى المسائل الفلسفية، والرياضية والطبيعية، والطبية، والموسيقية لكن هذا الخضم الهائل من التراث الفكري عدته عليه عوادي الزمن فقد بعضه كما يذكر "الدكتور ماجد فخرى" (١٤٨) في مقدمة تحقيقه لرسائل ابن باجة الإلهية فيذكر له مجموعة فلسفية اعتمد عليها في تحقيقه، وينبه إلى مجموعة ثانية تسبب إلى ابن الصانع وكانت محفوظة في مكتبة برلين الملكية (رقم ٥٠٦٠) ولكنها فقدت خلال الحرب العالمية الثانية.

وربما أحرق بعضها الآخر بسبب تعنت فقهاء الأندلس ومحاربهم كل نظر فلسفى وهم قد أحرقوا من قبل كتب الغزالى كما مر بنا (١٤٩)، كما أحرقوا كتاب ابن حزم كما يشير إلى ذلك "ابن بسام" (١٥٠) في الذخيرة

فليس من المستبعد أن يكون بعض كتبه قد أحرق حيث أنهم كانوا يظنون أنها خروج عن التعاليم ورندقة في الدين.

وهكذا يمكننا القول بأن الغالبية العظمى من مصنفات ابن الصائغ التي ذكرت عناوينها في حكم المفقود. وأن قليلاً من هذه المصنفات موجود ولها نسخ خطية مبعثرة في ارجاء مكتبات العالم المختلفة كما أنه لم ينشر من مصنفاته إلا بعض الكتب والرسائل القليلة، وحتى انتهاءي من هذا البحث لم تنشر له نسخ خطية أخرى.

وقد حاول بعض المستشرقين أن يحصر مصنفات ابن الصائغ وهم المستشرق الفرنسي مونك (Munk)<sup>(١٥١)</sup> والمستشرق الأسباني Mijuel Curi<sup>(١٥٢)</sup> المستشرق الفرنسي ليكرك (Leclerc)<sup>(١٥٣)</sup> وحلول كل واحد من هؤلاء أن يضع ثباتاً لمصنفات ابن الصائغ ولكن هذه التصنيفات المختلفة لا تسم بالشمول ومعظمها اعتمد بالدرجة الأولى على ما ذكره المترجمون القدامى والمعاصرون له خاصة "ابن الإمام" الذي أخذ عنه "ابن أبي أصبيعة".

هذا وسوف نحاول قدر استطاعتنا تصنيف مؤلفاته تصنيفاً موضوعياً، فثبتت المصنف وموضوعه، والغرض من تصنيفه وخصائصه الفلسفية، فإذا كان لا يزال مخطوطاً اشرنا إلى نسخته الخطية التي اعتمدنا عليها في بحثنا وإن كان مطبوعاً أشرنا إلى مكان طبعه وتاريخه، أما إذا كانت لم نعثر عليه بعد مخطوطاً أو مطبوعاً، فستكتفى بذكر عنوانه والمصدر الذي استقينا منه، رغم صعوبة هذا التصنيف الموضوعي ذلك أن منهج ابن الصائغ في مؤلفاته كان منهجاً جاماً، إذ أنه يتناول في مؤلفاته شتى فروع الفلسفة من طبيعيات، وأخلاق، وإلهيات، ومنطق، ومن ثم فإن تصنيفنا الموضوعي سوف يتحدد على أساس الموضوع الغالب على المصنف أو الرسالة.

# ١ - ثبت بمصنفات ابن الصانع كما وردت في المراجع القديمة<sup>(٤)</sup>،

قال الشيخ الوزير أبو الحسن العالم الكامل الفاضل "علي بن عبد العزيز بن الإمام" في صدر المجموع المحتوى على الأقاويل الموجودة من أقاويل الشيخ الوزير الكلام الفاضل أبي بكر محمد بن باجة الأندلسى: هذا مجموع ما قيد من أقاويل أبي بكر في العلوم الفلسفية وهي تتضمن:

- ١ - شرحه لكتاب السماع الطبيعي.
- ٢ - القول على بعض كتاب الآثار العلوية.
- ٣ - وكذلك على بعض كتاب الكون والفساد.
- ٤ - والقول على بعض المقالات الأخيرة من كتاب الحيوان.
- ٥ - والكلام على بعض كتاب النبات.
- ٦ - وقول ذكر فيه الشوق الطبيعي وما هي.
- ٧ - وابتداً أن يعطي أسباب الزمان وحقيقة.
- ٨ - ورسالة الوداع إلى الشيخ الوزير أبي الحسن المذكور رحمة الله.
- ٩ - واتصال العقل بالإنسان، كتب به إليه أيضاً رحمة الله.
- ١٠ - والقول على القوة التزويعية كتب بها إليه مابين الكتابين المذكورين.
- ١١ - وفصول تتضمن القول على اتصال العقل بالإنسان.
- ١٢ - وكتاب الموحد.
- ١٣ - وكتاب النفس ينقص منه مقدار يسير ذكر الوزير أنه سقط منه بعد وقوعه إليه.

- ١٤ - تعاليق على كتاب أبي نصر في الصناعة الذهنية، وفصل قليلة في السياسة.
- ١٥ - المدينة وكيفية المدن وحال الموحد فيها.
- ١٦ - نبذة سيرة على الهندسة والهندسة.
- ١٧ - كلامه في الغاية الإنسانية.
- ١٨ - كلامه في الأمور التي يمكن بها الوقوف على العقل الفعال.
- ١٩ - جمل من كلامه لا تتميز في العرض وغير ذلك من كل فن.
- ٢٠ - كلامه في الأخان.
- ٢١ - كلامه في النيلوقر.

ذلك هي المجموعة التي قدمها لنا "ابن الإمام" ولكننا  
نلاحظ أن "ابن أبي أصيحة" (١٥٤) قد أضاف إليها رسائل أخرى  
لم تذكر في مجموعة ابن الإمام وربما كانت هذه الرسائل قد ذكرت  
في المجموعة الثانية (لابن الصانع) والتي أشار إليها الدكتور ماجد  
فخرى بأنها فقدت خلال الحرب العالمية الثانية وأهمها:

- ٢٢ - رسالة كتب بها إلى صديقه أبي جعفر يوسف بن أحمد بن  
حسدai "بعد قدومه إلى مصر".
- ٢٣ - تعاليق حكيمية وجدت متفرقة.
- ٢٤ - تعاليق حكمية عن هندسة بن سيد المهندسين وطرقه.
- ٢٥ - جوابه لما سئل عن هندسة بن سيد المهندس وطرقه.
- ٢٦ - كتاب التجربتين على أدوية ابن واقد" واشترك في تأليف هذا  
الكتاب أبو بكر بن باجة وأبو الحسن سفيان".

٢٧ - كتاب اختصار الحاوی للرازى.

٢٨ - كلام في الإسم والمعنى.

٢٩ - كلام في البرهان.

٣٠ - كلام في الأسطقفات.

٤ - التعريف بمصنفات ابن باجة المطبوعة والمخطوطة:

١ - مصنفات إلهية وأخلاقية،

١ - تلبيير المتواحد:

يعد كتاب "تلبيير المتواحد" من أهم مؤلفات ابن الصانع التي تتضمن فحوى فلسفة الإلهية والخلقية على السواء، إذ أنه يشتمل على المبادئ النظرية العقلية والعملية التطبيقية. ولا شك أن منهجه الفلسفى يمكن أن يستخلص من هذا المؤلف وإن كان لا يخلو من بعض المواطن الفاسدة كسائر مؤلفات ابن الصانع.

وقد ظل هذا الكتاب ولفتره طويلة من الزمن في عداد المخطوطات لا يتسع به أحد إلا من خلال التلخيص الذي وضعه "موسى التربوني اليهودي" وذلك من شرحه العبرى على قصة "حي بن يقطان" لابن طفيل في القرن الرابع عشر الميلادى<sup>(١٥٥)</sup> ثم ترجم "مونك" هذا التلخيص إلى الفرنسية في كتابه:

Melanges de Philosophie Juive et Arabe. Paris 1859

ثم نشرها الأستاذ "أسين بلاسيوس" محققة ومترجمة إلى العربية وقدم لها بالأسبانية وصدرت الطبعة عن المجلس الأعلى للبحوث العلمية (مدريد - غرناطة) ١٩٤٦<sup>(١٥٦)</sup>.

على أنها نجد أن معاصره "ابن رشد" قد ذكر كتاب تدبیر المتوحد في آخر كتابه في "العقل الھیولانی" بقوله "أراد أبو بکر ابن الصائغ وضع طریقة لتدبیر المتوحد في هذه البلاد ولكن هذا الكتاب غير كامل هذا إلى أن من العسیر فهم مقصوده".<sup>(١٥٧)</sup>

ولا بد لنا من أن نشير إلى النسخة الخطية لتلخیص (تدبیر المتوحد) والمحفوظة في دار الكتب المصرية، وإن كنا لم نعتمد عليها لأضطرابها.

أما النسخة التي اعتمدنا عليها في بحثنا فهي النسخة التي أوردها الدكتور "ماجد فخری" ضمن كتاب "رسائل ابن باجة الإلهیة" الذي طبع سنة ١٩٦٨، وهي نسخة محققة عن مخطوطه بودليانا بأكسفورد وتميز هذه النسخة بأنها خلت من بعض الأخطاء التي وقع فيها المستشرقان دنلوب، وأسين بلاسيوس.

وكتاب تدبیر المتوحد كما يفهم من عنوانه عبارة عن رسم أو تخطيط لما ينبغي أن يكون عليه الإنسان الكامل الذي يسميه ابن باجة "المتوحد" والذي تكون لديه مقدرة على الانتفاع بحسنات الحياة، والبعد عن مفاسدها حتى يمكنه الاتصال بالعقل الفعال بمجرد غلو قواه الفكرية ولا يعني ذلك أن ابن الصائغ كان صوفى الترفة، فهو وإن كان يدعو إلى العزلة والانفراد إلا أنه يقرر أن العلم الإنساني إنما يزاول بزاولة التحصيل في قلب المجتمع شرط أن يتبع طالب المعرفة أساليب الفضيلة مقبلًا بكلته على الخير، مبتعدًا عن المفاسد فلا يعوقه عائق عن الاتصال بالعقل الفعال فهو الغاية والمتى.

ومبدأ تحصيل المعرفة لا ينحصر في الفرد، وإنما يتركز في الجماعة والتي يسمى أفرادها "متوحدون" وهؤلاء من شأنهم أن يعملوا على استدراج أبناء

المجتمع إلى ما يدعون إليه من العلم والفضيلة فيكونون مدينة في قلب المدينة ويرأسهم فيلسوف ف تكون منهم المدينة الفاضلة التي تسم بالعرفة ويتتمكن أهلها من إدراك المقول الحقيقي.

وينقسم كتاب تدبير التوحيد إلى ثلاثة أقسام رئيسية:  
يتناول في "القسم الأول" معنى "التدبير والتوحيد" وهمها عنوان الكتاب وكيف أنهما يمثلان غاية الإنسان وهدفه.

ويتناول في القسم الثاني الأفعال الإنسانية مميزاً بينها وبين الأفعال التي تقوم بها الكائنات الأخرى كالحيوان والنبات من أجل تحديد عنصر الاختيار الذي تميز به الأفعال الإنسانية حتى يتمكن من تحديد المسئولة الخلقية وتقرير الشواب والعقاب.

أما القسم الثالث وهو القسم الأكبر من الكتاب من حيث إنه يتضمن سبعة عشر فصلاً فهو يدور حول "الصور الروحانية" من حيث إنها الغاية العليا التي ينبغي أن يتحققها التوحيد ولكن ليست الصور الروحانية عامة وإنما نوع خاص من الصور وهي "الصور الروحانية العامة": مميزاً بينها وبين الصور الروحانية الخاصة. ومن أجل ذلك نجد أن ابن باجة يقسم الأفعال الإنسانية طبقاً لتلك الصور مما استتبع تصنيف الناس إلى طبقات على أساس قربهم أو بعدهم عن أنواع الصور المختلفة.

ويستهني ابن باجة من تحديد غاية التوحيد الفصوصي وسعادته العظمى وكيف يمكن ذلك عن طريق البحث النظري العقلى المجرد من كل نزعات دنيوية، بحيث يستطيع أن يتصل بالعقل الفعال ويتحدد به فيه المعارف الكلية وفي هذه الحالة نجد العقل الإنساني يعقل ذاته، ويعقل في نفس الوقت العقل الفعال وهذه نهاية التوحيد وغايته<sup>(١٥٨)</sup>.

٢ - رسالة في الغاية الإنسانية:

وقد نشرت هذه الرسالة للمرة الأولى ضمن كتاب "رسائل ابن باجة الإلهية" الذي حققه الدكتور ماجد فخرى كما ذكرنا. وهى محققة عن مخطوطه فى مكتبة بودليانا باكسفورد (١٥٩).

ويتعرض ابن الصانع في هذه الرسالة إلى ذكر الغاية التي يسعى الإنسان للوصول إليها محدداً طبيعة الإنسان العقلية، والهدف الأساسي لهذه الرسالة كما يبدو لنا أن الغاية القصوى التي سعي إليها وهي الاتصال.

فذكر أن أصناف الغايات التي يطلبها الإنسان كثيرة فمنها العبادة التي يتغنى بها رضي الله سبحانه وتعالى، ومنها الجاه واليسار وما يلحقها من التلذذ، ومنها النظر العقلى الذى يتمى بالاتصال.

وإذا كان طلب الغاية إنما هو من فعل النفس التزوعية التي لا تتصف  
باليالدوام فإن الإدراك العقلى ومحاولة الوصول إلى إدراك الحقيقة الكلية إنما  
هو من فعل النفس الناطقة التي تتصف باليالدوام.

### ٣ - الوقوف على العقل الفعال (١٦٠):

وهي رسالة فلسفية قصيرة يمهد بها ابن الصانع لما يعرضه في "رسالة الاتصال" ورسالة "الوداع" من أن جوهر الإنسان العقل وغايته الاتصال. والعنوان كما يبدو لنا يشير إلى متضمنات إلهية ومتافيزيقية مؤكدةً أهمية القضية التي يسعى إلى تحقيقها وهي إمكان الاتصال بالعقل الفعال. ومن أجل ذلك نجد في هذه الرسالة يحاول إثبات وجود "صورة" لا يمكن أن تكون في مادة أصلًا ولكنها ملائبة للصور الهيرولانية وسبب لوجودها من عدة وجوه منها:

- أن الأجسام الكائنة الفاسدة خاضعة للأجرام المساوية ومشتقة من الأسطففات وهي غير كائنة ولا فاسدة، فلزم ضرورة وجود صورة ليست في مادة أصلاً ولكنها ملابسة للصورة الهيولانية وسبب لوجودها.

- أن الانفعال مردود إلى المعنى الكلى القائم في الفاعل، وليس إلى الفاعل من حيث هو جزئى.

- أن العقل لا يدرك الموضوع الجزئى ما لم يكن له محمول كلى . فإذا كان الإنسان في إدراكه للموضوع الجزئى يستعين بقوة الحس ويحتاج في هذا الإدراك إلى قوة التخيل لما قد يكون في الموضوع من ازدواج ناجم عن صلته بالمادة، فإن العقل على خلاف ذلك يدرك بقدرة واحدة.“لذا استحال أن يكون جسماً أو قوة في جسم ووجب أن يكون صورة لا في مادة.

#### ٤ - رسالة الوداع:

كتب ابن باجة هذه الرسالة وهو مزمع على الرحيل إلى سفر بعيد، وتوجه بها إلى أحد أصدقائه وهو تلميذه ”ابن الإمام“ كما ذكرنا ليطلعه فيها على بعض آرائه الفلسفية وليحتفظ له بها إن تعذر اللقاء.

وقد نقلت هذه الرسالة إلى العبرية في أواخر القرن الرابع عشر الميلادي وترجمها ”حاييم بن ييسوس“ ثم ترجمتها إلى اللغة اللاتينية ”إبراهيم بن بلموس“ بعنوان ”Epistola expedition“ (١٦١).

ثم ترجمها ”أسين بلاسيوس“ في الأندلس (١٦٢) سنة ١٩٤٣ ، وأعاد نشرها الدكتور ماجد فخرى في رسائل ابن باجة الإلهية (١٦٣).

ويتحدث ابن الصانع في هذا الوداع الفلسفى عن غاية الوجود الإنساني

وغاية العلم وهو التقرب من الله والاتصال بالعقل الفعال الصادر عنه جل وعلا. ووسيلة هذا الاتصال كما أوضحها ابن باجة هي العلم والفلسفة فهما يؤديان إلى معرفة الذات والطبيعة وакتمال العقل، والتهيؤ لإدراك العقل المجرد الفعال.

وهو في هذه الرسالة يأخذ على "الغزالى" في "المقدمة من الفضلال" قوله أنه شاهد أموراً إلهية عند اعتزale والتذلل عظيمـاً، ويرى ابن الصانع أن اللذة لا يمكن أن تكون غاية فكيف أنها تكون غاية قصوى. ودليله على ذلك أن لكل فعل من الأفعال التي يمارسها لذلة تتناسبـه، فإذا اتفقنا الفعل حصلت لنا اللذة الخاصة به فنحن نطلب إتقان الفعل لا اللذة. ولما كانت الأفعال درجات كانت الفضائل أيضـاً درجات اللذات التي تقتربـن بها درجات وعلى هذا الأساس يمكن تحديد الغاية القصوى.

#### ٥ - قول يتلو رسالة الوداع:

وقد نشرت هذه الرسالة للمرة الأولى في مجلة الابحاث<sup>(١٦٤)</sup> ثم نشرها الدكتور ماجد فخراني ضمن رسائل ابن باجة الإلهية.

وإذا كان ابن باجة قد لخص القول في المحرك الأول في الإنسان في رسالته السابقة (رسالة الوداع) فإنه في هذه الرسالة يتحدث بإسهاب عن النفس الحيوانية، والعاقلة وأثرها في تحريك الحيوان وفي الاختيار والإدراك.

#### ٦ - رسالة اتصال العقل بالإنسان:

قام المستشرق "اسين بلاسيوسى" بنشر هذه الرسالة وترجمتها إلى الأسبانية والقدمـيم لها في مجلة الأندلس سنة ١٩٤٢<sup>(١٦٥)</sup> وقد نشرها بعد ذلك الدكتور "الأهوانى" ملحقة بكتابه "تلخيص كتاب النفس لأبن الوليد ابن رشد"<sup>(١٦٦)</sup> ذلك أن ابن رشد قد لخص هذه الرسالة في مخطوطة القاهرة

الخاصة به، ثم عدل عن تلخيصها في مخطوطة مدريد، ثم نشرها بعد ذلك  
الدكتور ماجد فخرى (١٦٧).

وهذه الرسالة بعث بها ابن الصانع إلى تلميذه ابن الإمام وبدأها بقوله  
"سلام عليك بقدر ما أنت أهله من الرغبة في اقتناه الفضائل، لما ظننت من  
تعذر التقائنا في هذا الوقت رأيت واجبًا على أن أبادر فاقرئ إليك هذا العلم  
الذى وجدت برهانه ونسقت القول فيه "والرسالة" كما يتضمن من عنوانها  
تمثل كيف يتلقى الإنسان المعارف وهنا نجده في هذه الرسالة يتحدث عن  
النفس الإنسانية خاصة إذ أنه يريد توضيح طريق الاتصال بالعقل الفعال،  
وكيف يتلقى الإنسان العلم والمعرفة. فيشير إلى - مراتب المعرفة، وإلى  
المحرك الأول في الإنسان "العقل بالفعل" ومكانته. ومراتب العقل.  
 وأنواعه.

وابن باجة في هذه الرسالة لا يوضح المرحلة الأخيرة من مراحل  
الاتصال وأن كان ابن رشد قد استند إلى هذه الطريقة التي رام أبو بكر  
سلوكها في رسالته وذكر أنها حق وخصها عنه، ثم ذكر طريقة الخاصة به.

#### ب - مصنفات طبيعية

##### ٧ - كتاب النفس:

بعد كتاب ابن باجة في النفس "من أهم مصنفات الطبيعة وأشهرها،  
وإن لم يحظى بشهرة مصنفه، "تلبير التوحد".

وقد تناول فيه ابن الصانع أمehات المسائل التي تناولها أرسطو من قبل  
في كتابة "النفس" وقد يعتقد البعض أن هنا الكتاب شرح أو تلخيص لكتاب  
أرسطو، ولكن ابن باجة يذكر هنا المصنف على أنه تأليف مستقل فيقول "ما  
كتبنا في النفس"، وقد لخصناه في كتابنا في النفس" وإن كان مصنف ابن

باجة يشبه إلى حد كبير كتاب أرسطو "في النفس" خاصة في ترتيب المضامين وتوضيح أكثر مسائل علم النفس، وقد بناء بصيغة المقالة الثانية والثالثة من المؤلف الأرسطي (النفس) واقتبس بعض مواده من الشرح الهيلنسين مثل الإسكندر، وثامسطيوس، وجاليوس، كما أنه أخذ عن الفارابي بعض أقواله في العقل (١٦٨).

ومن هنا نرى أن منهج ابن الصائغ في هذا التأليف يختلف عن منهج أرسطو فهو على غرار تامسطيوس من شرح أرسطو، وعلى غرار ابن رشد في جوامعه لكتاب النفس يلخص المسائل التي تناولها أرسطو في مؤلفه، ولكن ابن باجة توقف عند أواخر الكتاب الثالث ولم يتطرق إلى بحث القراءة التزوعية التي عرض لها أرسطو في الفصول الخمسة الأخيرة من كتاب النفس.

وقد طبع هذا الكتاب الدكتور "محمد صغير المعوصي" سنة ١٩٦٠ عن مخطوطه بودليانا بأكسفورد وذكر "ابن الإمام" أن كتاب النفس ينقص منه مقدار يسير، ذكر الوزير أنه سقط منه بعد وقوعه إليه ويدو أن الدكتور "محمد صغير المعوصي" تبه إلى سقوط هذا الجزء فقام بتلخيصه ونشره في مجلة "الثقافة الإسلامية"

Islamic culture vol35, pp82-101.1962.

وقد اعتمدنا على "كتاب النفس" وعلى هذا "التلخيص" في بحثنا.

#### مضمون الكتاب:

يقسم ابن باجة كتاب "النفس" إلى أحد عشر فصلاً، يتناول في الفصل الأول تعريف النفس وفائدةها على غرار أرسطو، ثم يتناول في الفصول الأخرى قول النفس النباتية، والحيوانية فيخصص للقوة الغاذية الفصل الثاني،

والقوة الحساسة الفصل الثالث ثم يفرد لكل قوة من قوى الحس الخارجية والداخلية فصلاً خاصاً حتى يصل إلى النفس الناطقة فيجعلها في الفصل الحادى عشر.

ومنهج ابن الصاتع في هذا الصنف لا يقتصر على دراسة النفس فقط وإنما ضمته آراءه في الوجود والطبيعة وإن كان لم يفرد لها فصولاً خاصة.

### قيمة كتاب النفس:

وكتاب النفس لابن باجة له قيمة في تاريخ علم النفس عند المسلمين فإنه من ناحية يملاً الفاراغ بين الفارابي وابن سينا، وبين ابن رشد، وذلك أن ابن باجة كما ذكرنا أول من استوعب التراث اليونانى وأول من أذاع فلسفة أفلاطون وأرسطو فى الأندلس كما أنه أول فيلسوف أندلسي يظهر له مؤلف يشرح فيه كتاب النفس لأرسسطو طاليس ويقرره من آدئان المفكرين فى ذلك الوقت وهو أول نص يلخص سائر ما يوجد فى الأبواب الثلاثة لكتاب النفس لأرسسطو طاليس.

وقد استفاد ابن رشد من شروح ابن باجة لفلسفة أرسسطو طاليس واستطاع أن يكتب مصنفاته من الشرح الكبير والأوسط والتلخيص، وقد اتبعه في الجواب وفى ترتيب المضامين فى شروحه<sup>(١٦٩)</sup>.

### ٨ - كتاب الكون والفساد:

وهذا المصنف يعد شرحاً لكتاب أرسسطو فى "الكون والفساد" وقد لخص فى هذا الشرح الأبواب العشرة التى يحتوى عليها كتاب أرسسطو فى مقالة وجيزة. وقد نحا ابن رشد بعد ذلك نحوه ولخص البحث أيضاً. وقد ذكر أعلم المحتويات التى تضمنها كتاب أرسسطو وقد نشر هذه الرسالة وحققتها الدكتور "محمد صغير الموصى". سنة ١٩٦٧<sup>(١٧٠)</sup>. كما نشرت فى نفس العام فى مجلة "معهد الابحاث الإسلامية" مجلد ٢٣ العدد الأول.

وعن أهمية هذه الرسالة يشير المحقق إلى أن تلخيص ابن الصانع لكتاب الكون والفساد يعد أكبر وأوسع وأوفى لمعانى كتاب أرسطو من تلخيص ابن رشد لهذا الكتاب<sup>(١٧١)</sup>.

وفي هذه الرسالة يذكر ابن باجة أنواع التفاسير فيذكر أنها ثلاثة: النقلة الاستحالة. والنحو والاضمحلال ثم بين معنى المس والاختلاط والفعل والانفعال ويدرك ماهية الشوق، والتشوق الإنساني للكمال ثم يبحث عن الكون المطلق والكون البسيط.

#### ٩ - كلام على بعض كتاب النبات لأرسطوطاليس:

وقد نشر هذه الرسالة المستشرق "اسين بلاسيوس" في مجلة الأندلس ١٩٤٠ . Al Andluz, volv, 1940 fase 20pp.12.

وهو يتحدث فيها عن أن النبات أحد الموجودات الطبيعية والقول فيه جزء من العلم الطبيعي وأنه ليس من الموجودات لذاته بل من الموجودات لغيره من الأجسام ثم ذكر النفس الخاصة بالنبات موضحاً الفرق بينها وبين نفس الحيوان والإنسان.

#### ١٠ - قول على بعض المقالات الأخيرة من كتاب الحيوان لأرسطوطاليس:

وهذه الرسالة لم تنشر ولم تتحقق من قبل. وهي لا تزال مخطوطة حيث يذكر الدكتور "ماجد فخرى" <sup>(١٧٢)</sup> أن له تعليق على بعض مقالات كتاب الحيوان الأخيرة، وعلى كتاب الحيوان تقع في ٢٣ ورقة من مخطوطة أكسفورد. ولكنه لم ينشرها ولم تستطع الاطلاع عليها. وإن كنا قد اعتمدنا على بعض أقواله التي وردت في "رسائل ابن باجة الإلهية".

## ١١ - شرح كتاب السماع الطبيعي لارسطو طاليس:

وهذا الكتاب من الشرفون التي نسبها "ابن الإمام" لابن باجة، وقد توفر ابن الصانع على دراسة المقالات الثمانية لارسطو في الطبيعيات والتي يطلق عليها اسم "السمع" وهذه التعاليق تقع في ٦٣ ورقة من نسخة خطية محفوظة في مكتبة "بودلني" بآكسفورد تحت رقم ٤٩٩٠ كما أن لها نسخة أخرى في برلين (مخطوطات فتشتتين) بحسب ما ذكر أشتتنيلدر (١٧٣٢).

وهذه التعاليق كما يذكر الدكتور ماجد فخرى أوفى ما وصلنا من آثار ابن باجة وهي تشهد لابن الصانع بقدرته على الوقوف على معانى أرسطو والغوص فيها غوصاً لم يضارعه فيه إلا ابن رشد بعد ذلك.

ورغم أن هذه التعاليق لم تنشر من قبل، ولم تستطع الحصول عليها، إلا أنها في الفصل الخاص "بالعالم" قد اعتمدنا على ما ذكره الدكتور "محمد صغير المعصومي" في تحقيقه لكتاب النفس من هوامش خاصة بمقالات ابن الصانع في السمع، حيث إنه لم يشرها بعد.

### جـ - مصنفات منطقية:

ذكر كل من "ابن طفيل"، و"ابن أبي أصيبيعة" أن ابن الصانع ألف رسائل في المنطق والواقع أنه لم يؤلف تأليف مستقلة في المنطق، والأغلب أنها أقوال أو شروح خاصة على كتب أرسطو والفارابي المنطقية.

ويذكر الدكتور "ماجد فخرى" أن له تعاليق مقتضبة على صدر أيساغوجى لفرفيوس، وعلى "لواحت المقولات" وعلى كتاب "العبارة" و"كتاب القياس" أى التحليلات الأولى، وكتاب البرهان أى التحليلات الثانية لارسطو. وقد وردت هذه التعاليق في مخطوطة آكسفورد كذلك كانت له تعاليق على كتب الفارابي المنطقية والتي وجدت محفوظة في مخطوطة بمكتبة

الاسكوريال ورقمها (٦١٢) وهي بتاريخ ١٢٦٩هـ - ١٢٦٧م وتحتوى على  
الرسائل الآتية:

- ١٢ - تعاليق على كتاب أبي نصر في المدخل والفصل من أيساغوجي  
(ورقات ٦ - ٤٥).
- ١٣ - تعاليق على كتاب بار أرميناس للفارابي (ورقات ٤٥ - ٤٨).
- ١٤ - قوله على كتاب البرهان (ورقات ٨٦ - ٩٨).
- ١٥ - كلام على أول البرهان (ورقات ٧١ - ٨٥).
- ١٦ - تعليق على كتاب المقولات للفارابي (ورقات ١١١ - ١٢٤).

وقد استعنت بنسخة مصورة من مخطوطه الاسكوريال المنطقية في بحثي  
خاصة الجزء الخاص بنظرية المعرفة. حيث إني وجدت هذه النسخة محفوظة  
في معهد المخطوطات العربية بجامعة الدول العربية.

وإذا كان قد عرضنا لتصنيفات ابن الصائغ كما وردت في المراجع  
القديمة، وحاولنا تصنيف ما هو موجود بالفعل سواء كان مطبوعاً أو  
مخطوطاً فإن لدينا مصدراً آخر يمكن بواسطته أن نتحقق بعض المعلومات عن  
مؤلفات ابن الصائغ، أما هذا المصدر فهو ما يشير إليه ابن باجة بالذات في  
مؤلفاته فهو في ثواباً مؤلفاته يشير إلى بعض الكتب الخاصة به والتي يستشهد  
بها أثناء أقوابه ومع ذلك لم يشر إليها أحد من المترجمين لأن الصائغ ما  
يدل على أنها فقدت.

يقول ابن الصائغ "... وقد لخصت هذه في العلم المدنى" (١٧٤) وقد  
أشار إليه ابن باجة كثيراً في كتابه "تدبير التوحد" ولكننا لم نعثر عليه في  
الترجم القديمة والمخطوطات

ويقول " وقد تلخص هذا في كتاب "المناظر والظلال الطبيعية" (١٧٥) ولعل هذا الكتاب يكون تصنيف لابن الصانع في الهندسة ولكنه فقد لأننا لم نعثر عليه.

ويشير أيضاً إلى مصنف في انعكاس الضوء فيقول " وقد تلخص ذلك القول في انعكاس الأضواء فقد قلنا ما المستضي وما المضي" (١٧٦) ولعله فقد كذلك إذ لم نعثر له على أثر.

## ٤ - أسلوب ابن باجة في مصنفاته:

على الرغم مما اشتهر به ابن الصانع من ملوكه ممتازة فينظم الشعر وذوق مصقول وقدرة على أداء المعاني الدقيقة أداء رائعاً والتعبير عنها تعبيراً بارعاً، فإنه في كتاباته الفلسفية لم يراع التواعد الصحيحة للفة العربية، وليس ذلك مرجه قصوره في مجال اللغة ولكن مرجه سرعة تاليفه، وهو يعترف بذلك خلال نصوصه الفلسفية فيقول "... كذلك وجدت ترتيب العبارة في بعض مواضع على غير الطريق الأكمل" (١٧٧)، ولم يتسع الوقت لتبديلها، فاعتمدت عليك في ذلك (يقصد تلميذه ابن الإمام) فقد شهدت منك هذا فما وجدت فيه من هذا النوع فغير ترتيب العبارة إلى الترتيب الأفضل".

أما عن أسلوبه الفلسفى في كتاباته بوجه عام، فهو أسلوب يغلب عليه طابع الغموض والإيهام، والقارئ لمصنفاته لا يكاد يستوعب الفكرة الفلسفية في بادئ الأمر فيضطر إلى معاودة القراءة مرة تلو الأخرى حتى يظفر بتلك الفكرة التي يقصدها.

ولقد عانيت في هذا الكتاب ببعضًا من ذلك الغموض الذي يعجز المرء أحياناً عن فهم معزاه أو ما يرمي إليه وليس هذا رأى فحسب، وإنما هو أيضاً

رأى أكثر من أربعين لفكرة ابن الصائغ بل هو رأى ابن الصائغ نفسه حيث نجد  
يقول (١٧٨) " فلما قرأته رأيت فيه تقصيراً عن إدراك ما كنت أردت إدراكه بأن  
المعنى المقصود ببرهانه ليس يعطيه هذا القول إعطاء بينما إلا بعد عسر واستكراه  
شديد ".

وهذا ما أشار إليه أيضاً معاصره ابن طفيل بقوله (١٧٩) " وأما كتبه الكاملة  
 فهي وجيزة ورسائله مختلفة وقد صرحت بنفسه بذلك وذكر أن المعنى  
المقصود ببرهانه في (رسالة الاتصال) ليس يعطيه ذلك القول عطاء بينما إلا بعد  
عسر واستكراه شديد، وأن ترتيب عبارته في بعض المواضع على غير الطريق  
الأكمل ".

ويبدو أن غموضه وعدم مراعاته توسيع الفكر الفلسفية. كانا سبباً في  
أن وقع عليه الإنكار من جانب المؤرخين، فلم تقر مصنفاته حق قدرها، كما  
كانا سبباً في انصراف الباحثين عن تناوله بالدراسة.

#### ٤ - منزلة ابن الصائغ وأثره: .

يجمع المؤرخون للتفكير الفلسفى على أن ابن الصائغ هو أول فلاسفة  
الإسلام بالأندلس، وأنه قد استهل مرحلة التأليف الفلسفى الأصيل فى  
الأندلس فتلمنه ابن الإمام (١٨٠) يقول " ويشبه أنه لم يكن بعد أبي نصر  
الفارابى مثله فى الفنون التى تكلم عليها من تلك العلوم فإنه إذا قارنت  
آقاوile فىها بأقاوile ابن سينا والغزالى وهما اللذان فتحا عليهمما بعد أبي نصر  
بالشرق فى فهم تلك العلوم ودونا فيها بان لك الرجحان فى آقاوile وفى  
حسن فهمه لآقاوile أرسطو ".

أما ابن عثمان الانصارى فى كتابه " سقط الجمان وسقوط الأذهان "  
فيقول (١٨١) "... لواه ما أسفرت عن شريق ولا اهتدت إلى الرياضيات

سمت طريق ولا ضربت بعرق في البرهانيات عريق، به شاركت في الدقائق الرفاق، وعليه فيها وقع الإصافاق وعنده عرف ثقيل الحجار وخفيف العراق..  
إلخ.

ومع أن عدداً من العلماء الذين ظهروا بالأندلس قبل ظهور ابن باجة كان مسرة وابن حزم وابن السيد البطليوسى قد اشتغلوا بالعلوم القديمة وخاصة الرياضيات والمنطق إلا أن التأليف المنسوبة إليهم لا تسم بالسمة الفلسفية الأصلية.

«فابن مسرة» يغلب على مؤلفاته الطابع الصوفى، وكانت مدرسة ابن مسرة أول مجتمع صوفى قام في إسبانيا الإسلامية<sup>(١٨٢)</sup>.

أما «ابن حزم» فقد اختلف المؤرخون في شخصيته، ويرى «هنرى كوريان»<sup>(١٨٣)</sup> أنها شخصية متشابكة النشاطات فهو تارة شاعر وتارة أخرى مفكر لاهوتى ومؤرخ وناقد للمذاهب الدينية والمدارس الفلسفية واللاهوتية كما أنه يبحث في الأخلاقيات وفي التشريع والأرجح أن ابن حزم كان متكلماً أكثر منه فيلسوفاً.

أما ابن السيد البطليوسى «فقد ظل هذا الفيلسوف يعتبر في عداد النحاة واللغويين إلى أن اكتشفه المستشرق «اسين بلاسيوسى» وبالرغم من انصرافه عن الفلسفة إلى الفقه والعلوم الشرعية إلا أن له مؤلفاً واحداً يمكن أن يؤهله للدخول في مصاف الفلاسفة وهو كتاب الدوائر<sup>(١٨٤)</sup>.

وكثير من هؤلاء كما يقول «ابن الإمام» لم يقدر على إثبات شيء من خواطره خشية الأذى الذي يلحق به كما كان من أمر ملك بن وهيب الأشبيلي. أو تقصيرًا عن إدراك غرض الفلسفه كما كان من أمر ابن حزم الأشبيلي ولذلك نجد أن هؤلاء قد انصرفوا عن الفلسفة إلى الفقه والعلوم الشرعية.

فابن الصائغ إذن من أوائل فلاسفة الأندلس الذين اتجهوا اتجاهًا عقلائيًا في تفكيرهم وقد مهد هذا الطريق لمن عاصره ولم ي جاء بعده<sup>(١٨٥)</sup>.

ولم يكن مسلكه الثقافي هذا هيئاً سهلاً في هذا العصر الذي يكره الفلسفة ويرفضها ويحارب كل من يأخذ بأسباب النظر الفلسفى. فتحمل فى سبيل ذلك الكثير من الصعاب مما حمل العامة على تكفيه ثم إلى قتله.

وما ينفرد به ابن الصائغ أنه بنى تفكيره الفلسفى على أسس رياضية وطبيعية، واستخرج براهينه وأدلةه الفلسفية من الحساب والهندسة، ولم يحاول التأثير في الناس بالأسلوب وبالجدل المثل الفاسد، وإنما كانت آراؤه الفلسفية معيرة عن نزعة واقعية استمدتها من أصول رياضية وطبيعية وفلكلية<sup>(١٨٦)</sup>.

كما أنه من أوائل الفلاسفة الذين لم يحاولوا أن يزجووا بأنفسهم في الخلافات العقائدية خاصة في تلك الأمور الفلسفية فكان أول من فصل الفلسفة عن الدين.

يقول الدكتور عمر فروخ "لما وقف ابن باجة كما وقف من سبقه من فلاسفة الإسلام أمام مشكلة الخلاف بين الشريعة والحكمة أنتجت له عبريته أمراً هاماً، ذلك أنه ليس من الضروري أن يهتم بأمر لم يستطع أحد من قبله أن يبيت فيه. من أجل ذلك لم يتعرض ابن باجة للدين بل انصرف بكليته إلى الناحية العقلية".

فابن الصائغ إذن كان من أوائل الفلاسفة الذين أخذوا العلوم العقلية منفصلة عن الدين ولقد صدق "ربانان"<sup>(١٨٧)</sup> في قوله إن ابن باجة من أعاظם الذين عملوا على ازدهار ذلك العصر وحرصوا على أن تبلغ الفلسفة العقلية فيه ذلك المستوى الذي بلغته.

ومع ذلك فقد تعارضت الآراء في منزلة ابن الصانع فكان من هذه الآراء من بالغ في مدحه وكان منها من بالغ في قدحه، ففريق من المترجمين والمفكرين يحكم بأنه ضل وأضل وخرج عن حدود الإسلام، وفريق آخر يحكم بأنه كان فيلسوفاً عبقرياً تجلت عبقريته فيما استوعب من تراث وفيما ترك من آثار وقد أشرنا إلى ذلك في الفصل السابق لخصومه وحساده أما في هذا الفصل فإننا سنعرض رأي أنصاره وتأثيره فيما جاء به سواء في بيته الأندلس أو في الغرب.

فيما يتعلق بيته الأندلس نجد أنه كان مؤلفاته الأثر الكبير على معاصره ابن طفيل<sup>١٨٩</sup> وقد تأثر به خاصة في رسالته "حي بن يقطان" يقول مونك سعى ابن طفيل على طريقته في حل المشكلة التي شغلت طائفة من فلاسفة الإسلام أعني مشكلة الاتصال، أو طريقة اتصال الإنسان بالعقل الفعال وبالله. فلم ترق طريقة الغزالي القائمة على الهوس الصوفي وأثر طريقة ابن باجة فاتبعها وأوضح معه تطور مقولات العقل عند المتوحد الذي تحرر من مشاغل المجتمع وتأثيره وزاد على ذلك أنه جعل متوحده كلياً بعد عن كل تأثير اجتماعي قد انفتح فيه العقل الفعال إلى تفهم أسرار الطبيعة وما بعد الطبيعة<sup>\*</sup>.

كذلك كان لابن الصانع تأثيراً عميقاً على فيلسوف قرطبة "أبي الوليد ابن رشد" إذ أنه مهد له الطريق من قبل وقد اعترف ابن رشد بفضلة. ففيما يتعلق بحديثه عن شروح أرسطو لا يذكر من المفكرين المسلمين سوى "ابن سينا، وأبن باجة" وبينما نجد في وجهه نقده دائمًا "لابن سينا" نجده يذكر "ابن باجة" بعظيم الاهتمام وإن كان يختلف معه في الرأي إلا أنه يذكره بشأن عظيم<sup>(١٩٠)</sup>.

وبلغ من تقديره له أن ذكر في إحدى مؤلفاته "أن كل ما ذكره من آراء في العقل إنما هي خاصة بابن الصانع" <sup>(١٩١)</sup>.

ومن المفكرين الذين تأثروا أيضاً بابن الصانع "الفيلسوف الصوفي ابن سبعين" إذ يذكر الدكتور التفتازاني <sup>(١٩٢)</sup> أنه استمد مصادر معارفه الفلسفية من مذاهب فلاسفة المسلمين "كالفارابي" و"ابن سينا" و"ابن باجة" و"ابن رشد" وإن كان ابن سبعين قد وجه نقده لأولئك الفلاسفة ووصفهم بأنهم مقلدين أو تابعين للفكر اليوناني كما سنوضحه فيما بعد.

كما كان له تأثيراً أيضاً على بعض مفكري عصره والمعاصرين له "كابن السيد البطليوسى" الذي قام بينهما عدة مراسلات علمية دارت حولها مناقشات حول مواضيع نحوية جدلية جمعها ابن السيد وراجعتها في كتابه "المسائل" وهذا الكتاب يعكس بشكل مدهش حالة المعارف والمشاكل الفلسفية في أسبانيا في الوقت الذي كان ابن باجة ينصرف فيه إلى تأليف بعض كتبه <sup>(١٩٣)</sup>.

ولم يقتصر تأثيره على فلاسفة الأندلس والمغرب وإنما تعداه إلى المفكرين الأوروبيين. فقد ترجمت كتبه ومؤلفاته إلى بعض اللغات الأجنبية وذاع صيته في دوائر العلوم يقول "جلسون" <sup>(١٩٤)</sup> "لقد كان لأرائه في الحاد التفوس التي أخذ بها ابن رشد بعده من الأثر عند الفرق المسيحية، مما جعل القديس توما، والبرت الأكبر يؤلفان كتاباً خاصة لبطلائها".

ويرجع الفضل إلى الفيلسوف اليهودي موسى بن يوش العروف في أوروبا "موسى الزيوني" في نقل فلسفة ابن باجة أواخر القرن الرابع عشر الميلادي، مما كان لها أكبر الأثر على بعض مفكري أوروبا كما ذكرنا ونصيف إليهم أيضاً الفيلسوف "بوتيوس داسيا" الذي تأثر بمصنف ابن باجة "تدبير

المتوحد" وقال إن الإنسان يبلغ السعادة القصوى عن طريق الإحاطة بالحقائق العلمية.

ويقول المستشرق الإيراني "سيد أمير على" نستطيع أن نرى من تصانيف "ابن باجة" التي وردت، المدى المنطلق للتفكير الإسلامي في تلك الأيام.

وهكذا يتبيّن لنا بعد استعراضنا لحياة ابن الصانع وأثاره كيف كان مفكراً عظيماً له خطّره في الحياة الفكرية في الأندلس، وكيف أنه استوعب ثقافات عصره وكون نفسه شخصية فلسفية متّسعة - رغم ما عاناه من ظروف قاسية - تجلّت لنا فيما تركه من آثار فكرية كان لها أكبر الأثر على معاصريه ومن جاءوا بعده من المفكرين وحار بذلك منزلة وشهرة ليس في المجتمع الأندلسي فحسب بل في العالم العربي والأوربي أيضاً.

وهكذا يمكن القول بأن ابن الصانع قد وضع حجر الأساس في بناء المدرسة الفلسفية الأسبانية كما يقول الدكتور إبراهيم مذكر (١٩٧).

\*\*\*



## هوامش الباب الأول

- ١ - القسطنطيني: أخبار العلماء بأخبار الحكماء ص ٢٦٥.
- ٢ - ابن أبي أصيوعة: عيون الأنبياء في طبقات الأطباء ج ٢ ص ٦٢.
- ٣ - ابن خاقان: قلائد العقيان ص ٣١٣.
- ٤ - الخوانساري: روضات الجنات ج ٤ ص ٧١٥.
- ٥ - ابن خلkan: وفيات الأعيان ج ٢ ص ٩.
- ٦ - الصدفى: الوافى بالوفيات ج ٢ ص ٢٤٠.
- ٧ - ابن العماد: شذرات الذهب ج ٣ ص ١٠٣.
- ٨ - المقرى: نفح الطيب ج ٩ ص ٢٢٠.
- ٩ - ابن سعيد: المغرب في حل المغارب ص ١١٩.
- ١٠ - جميع المراتج السابقة، ابن خلدون: العبر من ٥٨٤ والمراكمى: المعجب من ٢٣٩ - ٢٤٠ وأيضاً:

Brookmann, pp 831 Cruz Hernandez Historia De la Filosofia Espanola, p337.

١١ - ابن خلkan: وفيات الأعيان ج ٢ ص ٩ حيث يقول "وباجة بالباء المؤجلة، وبعد الآلف جيم مشلدة ثم هاء ساكنة".

12 - Mongichemli, la Philosophi moral, p.17, Sarton, Introduction To The History of Science, Vol II,P1,p183.

١٣ - عبد الشمالي: دراسات في تاريخ الفلسفة العربية والإسلامية  
ص ٣٨١.

١٤ - S.Munk, *Mélanges de Philosophie Juive et Arabe* pp.383.

١٥ - ابن أبي أصيبيع: عيون الأنباء ج ٢ ص ٦٢ ، ابن خلكان: وفيات  
الأعيان ج ٢ ص ٩ ، ابن سعيد: المغرب ص ١١٩ .

١٦ - و"الأندلس" كما يقول "القزويني" جزيرة كبيرة بالغرب طولها  
دون الشهر في عرض نيف وعشرين مرحلة ودورها أكثر من ثلاثة  
أشهر ليس فيها ما يتصل بالبر إلا مسيرة يومين (القزويني: آثار  
البلاد ص ٥٠٣) .

١٧ - ابن خلكان وفيات الأعيان ج ٢ ص ٩ الخوانساري: روضات  
الجنتات ح ٤ ص ٧١٥ والسرقسطى كما يقول ابن خلكان "فتح  
السين المهملة" ويدرك أنها مدينة بالأندلس خرج منها جماعة من  
العلماء واستولى عليها الفرنج سنة ٥١٢ هـ أما الخوانساري فيقول  
"سرقسطة على وزن قلنوسة مدينة بالأندلس" .

١٨ - والتجميبي كما يقول ابن خلكان "بضم التاء المثلثة من فوقها  
وفتحها وكسر الجيم وسكون الهاء المثلثة من تحتها وبعدها ياء  
موحدة" .

١٩ - القلقشندي: نهاية الأرب في معرفة أنساب العرب ص  
ص ٣٠، ٣١٦ .

٢٠ - ابن حزم: جمهرة أنساب العرب ص ٤٠٣: ص ٤٠٤ .

٢١ - ابن دحية: المطرب من أشعار أهل المغرب ص ٢٤ .

- ٢٢ - والمعتصم بالله هو "أبو يحيى بن معن بن طماوح التجيبي أجلسه بنو عمه التجيبيون مكان أبيه وتمت له الإمارة وسمى نفسه معز الدولة فلما تلقب ملوك الأندلس بالألقاب السلطانية تسمى باسم المعتصم بالله (ابن عذارى المراكشى: البيان المغرب ج ٣ ص ١٦٧).
- ٢٣ - ابن أبي أصييعه: عيون الأنباء ج ٢ ص ٦٢.
- ٢٤ - السيوطى الشافعى: بغية الدعاة فى طبقات اللغورين والنحاة ص ٢٠٧.
- ٢٥ - ابن أبي أصييعه: عيون الأنباء فى طبقات الأطباء ج ٢ ص ٦٢.
- ٢٦ - انخل بالانثيا: تاريخ الفكر الأندلسى ص ١٢٢ ، عبد الله عنان: دولة الإسلام فى الأندلس ص ٢٨٣ وأيضاً د. جودت الركابى: فى الأدب الأندلسى ص ٤٧.
- ٢٧ - دائرة المعارف الإسلامية (مادة ابن باجة) ج ١ ص ٩٥ ، احمد أمين: ظهر الإسلام ج ٣ ص ٢٣٧ ، هنرى كوربيان: تاريخ الفلسفة الإسلامية ص ٣٤٣.
- S Munk, Melanges,p383, Cruz Hernanders, Historia, p337.
- ٢٨ - ابن الخطيب: الإحاطة فى أخبار غرناطة مجلد ١ ص ٤١٢ .
- ٢٩ - عبد الله عنان: دولة الإسلام فى الأندلس ص ٢٨٣ .
- ٣٠ - القسطنطى: أخبار العلماء ص ٢٦٠ .
- ٣١ - المرجع السابق وأيضاً ابن خلkan: وفيات الاعيان ج ٢ ص ٩ ، الخوانسارى روضات الجنات ج ٤ ص ٧١٥ .
- ٣٢ - الزركلى: الأعلام ط ٢ ج ٨ ص ٦ .

٣٣ - الزيدي: ناج العروس ج ٨ ص ٣٠٧ . وهذا القول يتفق مع بعض الآيات القرآنية التي حددت سن الرجولة حتى ما بعد الأربعين حيث يقول تعالى " وَهُنَّ أَشَدُهُ وَلِفْ أَرْبَعِينَ سَنَةً " الأحقاف: ١٥ وهذا أقصى بلوغ الأشد وعند تمامها بعث محمد ﷺ وقد اجتمعت حنكته وقام عقله . وايضاً ما ورد في قوله تعالى حتى إذا بلغ أشهده واستوى " القصص: ١٤ . وفي هذه الآية يقرن بلوغ الأشد بالاستواء وهو أن يجتمع أمره وقوله ويكتهل ويتهي شبابه (ناج العروس: ج ٨ ص ٢٤٣) والملاحظ أن تحديد عمر الإنسان في المراجع القديمة إلى فترتين شباب، ومشيخ يختلف عما تعنيه كلمة شباب في الوقت الحاضر كما توضحه لنا المعاجم اللغوية. إذ أنها تحدد فترة الغلومية إلى أنها فترة من عشرين إلى ثلاثين سنة. ((١) المجمع الوسيط ج ١ ص ٤٧٢ ، (٢) مختار الصحاح ص ٣٢٦ ، (٣) لسان العرب ص ٤٦٢).

٣٤ - ابن خلكان: وفيات الأعيان ج ٢ ص ٩ ، الخوانساري: روضات الجنات: ج ٤ ص ٧١٥ ، رضا كحاله: معجم المؤلفين رقم ٣ ص ٦٣ ، رقم ١٢ ص ١٣ .

٣٥ - الأمير شبيب أرسلان: الحلل السنديبة ص ٧٩ .

٣٦ - يفسر بعض المؤرخين اسم سرقسطة " بأن هذا الاسم يرجع إلى شهرة منفردة بالنسج في منوالها وهي الشياط الرقيقة التي تسمى بالسرقسطية (ياقوت الحموي" معجم البلدان مجلد ١٠ ص ٢١٣) وقد بنى سرقسطة قيسار رومه (أوغسطس قيصر) وتنصير اسمها قصر السيد لأنها اختار ذلك المكان بالأندلس. (الأمير شبيب أرسلان: الحلل السنديبة ص ١٩١) وولاية الشغر الأعلى تشمل

جغرافيا مدينة سرقسطة وأعمالها تطليقة، ووشفة، ويرشتر،  
ولاردة، وأفراغة، وطركونة، وطرطوشة.

٣٧ - المرابطون كلمة مشتقة من الرباط، والمرابطة هي ملازمة الشغور للجهاد حيث يرابط خيل المجاهدين كما في قوله تعالى "أعدوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل" (سورة الأنفال ٨) آية ٦٠ ) كما أنها تفيد انتظار الصلاة بعد انتهاء صلاة سابقة عليها كما في قوله ﴿فَنَالُكُمُ الْرِبَاطُ﴾ وقد استعملت لشلل على المعنى فهي بناء يجتمع فيه من تفرغ للعبادة من الزهاد والصالحين استعداداً للجهاد في سبيل الله ويسمى من يسكنه مرابطاً.

Maroais, Ribat,Dans L'Enceycopedia De L'Islam.

وأصل المرابطين قبيلة لغوية الصنهاجية وهي أعظم القبائل البربرية التي كانت تسكن قلب الصحراء فيما بين جنوب المغرب والسودان (موراتانيا) وكان شعارهم اللثام ولذلك عرفوا بالملثمين (ابن أبي زرع: روض القرطاس ص ٧٦). وكانت لغوية تدين بالمجوسية كسائر القبائل البربرية لكونها أسلمت في القرن الثاني الهجري وتولى حكمهم الأمير أبي عبد الله بن تيفاوت المتنون، ثم توالي أمراء المرابطين وتواترت فتوحاتهم لسائر أقطار المغرب حتى كان عهده يوسف بن تاشفين الذي تولى ثشون المغرب ٤٥٢هـ / ١٠٦٠ م حيث اتسعت رقعة الدولة المرابطية في عهده وشملت جميع الأقطار المغربية حتى تونس شرقاً والمحيط الأطلسي غرباً، ومن البحر المتوسط شمالاً حتى حدود السودان جنوباً (روض القرطاس ص ٩٢، الاستقصاء ج ٢ ص ١١).

لكن سرعان ما يستجيب ابن تاشفين لدعوة أمراء الطوائف في الأندلس عقب استيلاء الفونسو السادس ملك قشتالة على طليطلة سنة ٤٧٥هـ واستنجادهم به، ويتجه صوب الجزيرة الأندلسية من أجل الدفاع عن المسلمين ونصرة الدين الإسلامي.

واتخذ تدخله في بادئ الأمر طابع الدفاع لكنه سرعان ما تحول إلى أطماع توسيعية للدولة المرابطية (عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس ص ٢٨٨) خاصة بعد أن ذاق هؤلاء البربر ترف الأندلس وثقافتها - ومن ثم فإن المؤرخين يحدثوننا عن طمع ابن تاشفين في الجزيرة ويدلّكون أنه قال يوماً لبعض ثقاته "كنت أظن أنني قد ملكت شيئاً فلما رأيت تلك البلاد (الأندلس) صغرت في عيني ملكتي" (عبد الواحد المراكشي: المعجب ص ٧٤، ابن الخطيب: أعمال الأعلام ص ١٦٣) واستطاع ابن تاشفين بعد ذلك إنقاذ أكثر المدن الأندلسية ومد فترة وجود الإسلام في الأندلس أكثر من قرن من الزمان بإحراره أعظم الانتصارات على القوات النصرانية خاصة موقعة الزلاقة (٤٧٩هـ - ١٠٨٦م) التي كانت سبباً في ارتداد النصرانية عن الأندلس المسلمة ومهدت السبل لسيطرة المرابطين على إسبانيا حيث جعلتها ولاية مغربية رهاء قرن ونصف من الزمان (عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس ص ٣١٢).

٣٨ - المقرى: نفح الطيب ج ٢ ص ١١٢ - ص ١٢٥ ، أيضاً عبد الله عنان. دولة الإسلام في الأندلس ص ١٤ .

٣٩ - كان موطنهم الأصلي دورقة وقلعة أيبوب في جنوب سرقسطة ولكنهم في نهاية القرن الثالث الهجري استطاعوا الاستيلاء على مدينة سرقسطة بقيادة "أبي يحيى محمد بن عبد الرحمن التجيبي"

وكان بنو تجيب من زعماء البيوتات العربية ولذلك استمروا في قيادة الثغر الأعلى فترة تقدر ما بين ٩٨٩هـ - ١٠٣٩هـ فقد كان لبني تجيب الكثير من العصبة والأنصار (ابن عذاري المراكشي: البيان المغرب جـ٣ ص ١٧٦، ١٧٧).

٤٠ - مؤسساها هو أبو أيوب سليمان بن محمد بن هود الجذامي . وهو ينتهي إلى بيت عريق، وجدهم الأعلى هو هود، وهو الداخل إلى الأندلس ويستحب إلى الأزد، وبشخص "ابن البار" أسرة بني هود دون غيرها من أسر الطوائف بغلبة الشجاعة والشهامة عليها (ابن البار: الحلل السيراء ص ٢٢٤).

٤١ - المراكشي: البيان المغرب جـ٣ ص ٣٢٣ - ٣٢٤ ، أيضاً د. عبد القادر أحمد يوسف: علاقات بين الشرق والغرب ص ١٢ .

٤٢ - ابن أبي زرع: روض القرطاس ص ٩٣ ، أيضاً د. عبد العزيز سالم: المغرب الكبيرة جـ٢ ص ٦٩٢ .

٤٣ - د. أحمد شلبي: التاريخ الإسلامي ص ١٢١ أيضاً:

R. Mendez Pidal. La Espana del cid pp.331.

٤٤ - المراكشي: البيان المغرب ص ١٣١ .

٤٥ - عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس ص ٢٧٧ .

٤٦ - الحميري: الروض المعطار (صفحة جزيرة الأندلس) ص ٨٥ ، المراكشي: المعجب ص ٤٢ .

47 - W. Atkison. A History Spain Portugal p.63-64.

48-W. Monotogemory, Watte, A History of Islamic Spain.p. 95.

٤٩ - الحال الموشية في الأخبار المراكشية ص ٦١ وأيضاً الشيخ الناصري: الاستفهام ج ٢ ص ٦٠ .

٥٠ - ابن خلطان: وفيات الأعيان ج ٢ ص ٩ أيضاً .

M.S. Hasan al Masume, Islamic Culture Vole35 pp.36.

٥١ - الفتح بن خاقان: قلائد العقيان ص ٣٢٢ أيضاً المقرى: نفح الطيب ج ٩ ص ٢٣٣ .

٥٢ - رسالة الوداع: رسائل إلهية ص ١١٣ .

٥٣ - المقرى: نفح الطيب ج ١ ص ١٠٢ .

٥٤ - دى بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ٢٤١ من الترجمة العربية أيضاً ديلاس أولىرى: الفكر العربي ومكانه في التاريخ ص ٢٥٠ - ٢٥١ .

٥٥ - د. جودت الركابى: في الأدب الاندلسي ص ٢٧ .

٥٦ - انظر رسالة الدكتورة سهير فضل الله ابن حزم وآراؤه الكلامية والفلسفية ص ٢٢ .

٥٧ - د. غوستاف لوبون: حضارة العرب ص ٢٦٨ من الترجمة العربية .

58 - W.Montogomry Wa, A History of Islamic Spain pp 100.

٥٩ - د. عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس ص ٢٨٤ .

٦٠ - عبد الحميد العبادى: المجمل في تاريخ الأندلس ص ١٨٠ .

٦١ - انظر رسالة الدكتورة سهير فضل الله "ابن حزم وآراؤه الفلسفية والكلامية ص ٢٥ .

- ٦٢ - الحشني. طبقات علماء أفريقيا ص ٢١٤.
- ٦٣ - عبد الواحد المراكشي: المعجب في تلخيص أخبار المغرب من ١٧٣.
- ٦٤ - ليلى بروفنسال: الإسلام في المغرب والأندلس من ٢٤٨ من الترجمة العربية.
- ٦٥ - صاعد الأندلسى: طبقات الأمم من ٦٥ - ٦٦.
- ٦٦ - ابن أبي أصيبيعة: عيون الأنباء ج ٢ ص ٦٢.
- ٦٧ - المراكشي: المعجب ص ١٦٣، ١٦٤.
- ٦٨ - ليلى بروفنسال: الإسلام في المغرب والأندلس من ٢٤٧.
- ٦٩ - عبد الله عنان: دولة الإسلام في الأندلس من ٢٨٣، ٢٨٥.
- ٧٠ - المقرى: نفح الطيب ج ١ ص ١٠٢، ١٠٣.
- ٧١ - د. يحيى هويدى: تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الأفريقية ج ١ ص ٢٠١.
- ٧٢ - الغزالى: إحياء علوم الدين ج ١ ص ٣٦.
- ٧٣ - يوسف أشباح: تاريخ الأندلس من ٥٠٠ - الترجمة العربية.
- ٧٤ - ابن طملوس: المدخل لصناعة النطق ج ١ ص ٨.
- ٧٥ - عبد الشهابى: دراسات في تاريخ الفلسفة الإسلامية من ٣٧٤.
- ٧٦ - ابن طفيل: ابن يقظان ص ٦١.
- ٧٧ - د. أحمد فؤاد الlahوينى: الفلسفة في الأندلس. مجلة كلية الآداب مجلد ١٥ أحمد أمين: ظهر الإسلام ص ٢٣٢ أيضًا:

- ٧٨ - د. عبد القادر أحمد اليوسف: علاقات بين المشرق والمغرب ص ٢٧٣.
- ٧٩ - زيفرد هونكه: شمس العرب تسطع على الغرب ص ١٥٤.
- ٨٠ - د. محمد عاطف العراقي: الترعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٢٦٢: أيضاً: كمال البازجي: أعلام الفلسفة العربية ص ٧٦٦.
- ٨١ - ديلاس أولبرى: الفكر العربي ومكانه في التاريخ ص ٢٤٥
- ٨٠ - د. إبراهيم يومى مذكر: أثر العرب والإسلام في النهضة الأوروبية (الفصل الخاص بالفلسفة)، صاعد الاندلسى - طبقات الأمم ص ٨٠.
- ٨٢ - دى بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ٢٤١ من الترجمة العربية.
- ٨٣ - ابن أبي أصيبيعة: عيون الأنباء في طبقات الأطماء ج ٢ ص ٦٢.
- ٨٤ - القبطى: أخبار العلماء ص ٢٦٥.
- ٨٥ - السيوطي الشافعى: بغية الوعا في طبقات اللغويين والنحاة ص ٢٠٧.
- ٨٦ - ابن أبي أصيبيعة: عيون الأنباء ج ٢ ص ٦٢.
- ٨٧ - السيوطي الشافعى: بغية الوعا: ص ٢٠٧ ، الكتانى: سولة الانفاس ج ٣ / ٣ ص ٢٦٤.
- ٨٨ - الخوانساري: روضات الجنات ج ٣ ص ٧١٥.
- ٨٩ - ابن سعيد: المغرب في حل المغرب ص ١١٩.

- ٩٠ - ابن خلدون: مقدمة العبر: ص ٥٨٤.
- ٩١ - المقرى: نفح الطيب ج ٣ ص ١٤١.
- ٩٢ - ابن طفيل: حـى بن يقظان ص ٦١ - ٦٢.
- ٩٣ - المقرى: نفح الطيب ج ٩ ص ٢٤٠، أيضـاً ابن البار: الحلال السيراء الهاـمش ج ٢ ص ٢٧٧، الكـتـانـي: سـلـوةـ الـأـنـفـاسـ ج ٣ ص ٢٦٤.
- ٩٤ - الشـيخـ النـاصـرـىـ: الـاسـتـصـاءـ ج ٢ـ ص ٥٨ـ أـيـضاـ الـمـارـاكـشـىـ: الـبـيـانـ الـمـغـرـبـ ج ٤ـ ص ٤٥ـ .
- ٩٥ - ابن الخطـيبـ: الـإـحـاطـةـ فـىـ أـخـبـارـ غـرـنـاطـةـ مجلـدـ ص ٤١٥ـ .
- ٩٦ - ابن الخطـيبـ: الـإـحـاطـةـ فـىـ أـخـبـارـ غـرـنـاطـةـ ص ٤١٥ـ - ٤١٦ـ .
- ٩٧ - المـقـرىـ: نـفحـ الطـيـبـ جـ ١ـ صـ ١٣٦ـ .
- 98 - S. Munk, Melanges la philosophic Juive et Arabe, pp.348- D. Introduvtion to the history of Science, p. 183.
- ٩٩ - المـقـرىـ: نـفحـ الطـيـبـ جـ ٤ـ صـ ٣٤٥ـ، أـيـضاـ السـيـوطـىـ الشـافـعـىـ: بـغـيـةـ الـوعـاـةـ مـنـ ٢٠٧ـ، الكـتـانـيـ: سـلـوةـ الـأـنـفـاسـ جـ ٣ـ صـ ٢٦٤ـ .
- 100 - S.Munk, Melanges de Philosophie et Arabe,p. 386.
- ١٠١ - الفـتـحـ بـنـ خـاقـانـ: قـلـائـدـ الـعـقـيـانـ. صـ ٣١٨ـ .
- ١٠٢ - عـمـرـ فـروـخـ: اـبـنـ بـاجـةـ وـالـفـلـسـفـةـ الـمـغـرـبـيـةـ صـ ٢٤ـ .
- ١٠٣ - القـطـنـىـ: أـخـبـارـ الـعـلـمـاءـ بـأـخـبـارـ الـحـكـماءـ صـ ٢٦٥ـ .
- ١٠٤ - المـقـرىـ: نـفحـ الطـيـبـ جـ ٩ـ صـ ٢٤٠ـ .

- ١٠٥ - الفتح بن خاقان: قلائد العقيبان ص ٣١٢ .
- ١٠٦ - يذكر الدكتور التفتازاني في كتابه "ابن سبعين" ص ٦٨ أنه توفي ٥٢٢ هـ، كذلك الدكتور عبد القادر محمود في الفلسفة الصوفية ج ١ ص ٤٣٣ يذكر أنه توفي سنة ٥٤٤ هـ .
- ١٠٧ - ابن باجة: كتاب النفس ص ١٤ .
- ١٠٨ - الخوانساري: روضات الجنات مجلد (ص ٧١٥).

Encyclopedie Del' Islam Oruz Hernandez, Historia Deta.

- وأيضاً: Tomo III p 750
- دائرة المعارف الإسلامية ج ١ ص ٩٥ أيضاً:
- Filosofia Espanols, p. 337
- ١٠٩ - العماد الأصفهانى فريدة العصر وخريدة الفصر: ج ٢ ص ٣٣٢ .
- ١١٠ - ابن سعيد: المغرب في حل المغرب ص ١٢٠ .
- ١١١ - القسطنطيني: أخبار العلماء ص ٢٦٥ .
- ١١٢ - الفتح بن خاقان: قلائد العقيبان ص ٣١٥ .
- ١١٣ - المقرى: نفح الطيب ج ٩ ص ٢٤٢ .
- ١١٤ - المرجع السابق: ج ٩ ص ٣٣٦ ، ٣٣٧ .

115 - Cruz, Hernandez,Historia p.338 (S.Munk Juive pp.384, Audri,  
Laphilosophie L'Europe medievae p.154

116- Munk, Melange pp.386.Sarton.Introduction p.183.

- ١١٧ - ابن طفيل: حى بن يقطان ص ٦١ - ٦٢ .
- ١١٨ - انظر مؤلفات ابن باجة: تدبیر التوحید ص ٦٥ ، رسالة الوداع  
ص ١٤٢ .. الخ.
- ١١٩ - ابن أبي أصيبيعة: عيون الأنباء في طبقات الأطباء ج ٢ ص ٦٤ .
- ١٢٠ - السيوطي الشافعى: بغية الوعاة ص ١٠٨ ، الكتانى: سلوة  
الأنفاس ج ٢ ص ٢٦٤ .
- ١٢١ - انظر مؤلفات ابن باجة: تدبیر التوحید، رسالة الاتصال -  
رسالة الوداع، كتاب النفس - رسالة في الغاية الإنسان... الخ.
- ١٢٢ - د. الثفتارانى: ابن سبعين وفلسفته الصوفية ص ٦٩ .
- 123 - Sarton, Introduction VII p I p 133, Cruz Hernández.. Historia  
p.337.
- أيضاً: ابن أبي أصيبيعة عيون الأنباء ج ٢ ص ٥١ ، أنخل  
بلاطيا: تاريخ الفكر الاندلسي ص ٤٦٩ .
- 124 - M.H. Al Ma'sum. Islamic Culture Vol35pp.38.
- ١٢٥ - أنخل بلاطيا: تاريخ الفكر الاندلسي ص ١٢٣ ، رورنثال:  
مناهج العلماء المسلمين في البحث العلمي ص ١٥٣ .
- أيضاً:
- Sarton, Introduction VII.P I,p 160,123.
- ١٢٦ - هنرى كوريان: تاريخ الفلسفة الإسلامية ص ٢٤٢ - ٣٤٣ .
- ١٢٧ - ابن خلدون: مقدمة ص ٥٨٤ وأيضاً له موسحة أندلسية ذكرها  
الدكتور جودت الركابى في مؤلفه 'في الأدب الاندلسي من  
٣١٩ .

- ١٢٨ - ابن الخطيب: الإحاطة في أخبار غرناطة ص ٤١٥ أيضاً ابن خلدون: مقدمة ص ٥٨٤.
- ١٢٩ - الزركلي: الأعلام ج ٨ ص ٦.
- ١٣٠ - البغدادي: هدية العارفين. مجلداً ٦ ص ٨٧.
- ١٣١ - ابن خاقان: قلائد العقيان ص ٣١٩.
- ١٣٢ - العماد الأصفهاني: فريدة العصر ج ٢ ص ٣٢٣، فتح الطيب للمقرى ص ٢٨، العلوى: مؤلفات ابن باجة ص ١٥١.
- ١٣٣ - د. مصطفى حلمى: مجلة تراث الإنسانية (تدبير التوحيد) مجلد ٣ عداد ١١ ص ٨٢.  
وانظر أيضاً:
- جمال الدين العلوى: مؤلفات ابن باجة ص ١٤٣ - ١٤٥.
- ١٣٤ - أحمد أمين: ظهر الإسلام ج ٣ ص ٢٤٢.  
ويبدو أن هذه الآيات لا ينطلي على ذلك وإنما هي من إنتاج ابن باجة وقد نسبها أحمد أمين خطأ لابن باجة انظر الموجب في تلخيص أخبار المغرب ص ص ٢٤٠، ٢٤١.
- 135 - Sarton, Introduction VII, p I, pp. 58. M. H. Al masomi, Islamic Culture Vol 35 p 37.
- 136- W. Montogomery, A History of Islamic Spain, pp 137.
- ١٣٧ - ابن أبي أصيحة: عيون الأنباء ج ٢ ص ٦٣. ويضيف ابن أبي أصيحة أنه من غرناطة وسافر من المغرب وتوفي بقوص.
- ١٣٨ - ملحق رسائل ابن باجة الإلهية ص ١٧٣.

- ١٣٩ - المراكشي: المعجب من ص ٢٣٩، ٢٤٠، ابن الخطيب  
الإهاطة من ٤١٩ الشيخ الناصري: الاستقصاء ج ٢ ص ٥٨.
- ١٤٠ - ابن طفيل" حى بن يقطان من ٦٢.
- ١٤١ - ابن أبي أصيحة: عيون الأنباء ج ٢ ص ٦٤.
- ١٤٢ - د. محمد صغير حسن الموصومي: مجلة مجمع اللغة العربية.  
مجلد ٤٢ ج ٢ ص ٢٥٥.
- ١٤٣ - د. محمد يصار: في فلسفة ابن رشد: "الوجود والخلود"  
ص ٣٥.
- ١٤٤ - ابن سعيد: المغرب في حل المغرب من ١٢٠ "دعاه المقرى في  
النفح أبا الحسين على بن الحمارة ج ٢ ص ٥١٧، وذكره ابن دحية  
في "المطلب" ودعاء الوزير أبا عامر بن الحمارة ص ٨٤. وذكره  
الصفدي في "الواقي" فدعاه أبو بكر بن الحمارة ج ٢ ص ٢٤٢.
- ١٤٥ - الصفدي: الواقي بالوفيات ج ٢ ص ٢٤٢.
- ١٤٦ - ابن سعيد: المغرب في حل المغرب من ص ١٠٩، ١١٠.
- ١٤٧ - رسائل ابن باجة الإلهية: تحقيق د. ماجد فخرى ص ١٦ من  
المقدمة.
- ١٤٨ - ابن بسام: الذخيرة في محاسن أهل الجزيرة ج ١ ص ١٤٢.
- 149 - S. Munk, Melanges de Philosophie Juive et Arabe p.386.
- 150-M. C.Hernandez, Historiade la Filoso Fia Espanola p. 343.
- 151- Leclerc, Historia de la Medicina Arabe p.2,p.75.

وانظر أيضاً:

جمال الدين العلوى: مؤلفات ابن باجة ص ٢٦ ، ٢٧ .

(\*) وقد اعتمدنا في ذكر هذه المجموعة على الملحق الخاص الذي أورده الدكتور ماجد فخرى في نهاية كتاب رسائل ابن باجة الإلهية، كما اعتمدنا أيضاً على ما أورده ابن أبي أصيبيعة إذ أنه اضاف إلى هذه المجموعة رسائل أخرى لم تشمل عليها مجموعة ابن الإمام.

١٥٢ - ابن أبي أصيبيعة: عيون الأنباء ج ٢ ص ٦٤ ..

153 - Cruz, Hernandez, Historia p. 344 (Sarton Introduction VII, p1, p 183)

١٥٤ - وقد ظهرت قبل ذلك ترجمة إنجلزية للكتاب سنة ١٩٤٥ في مجلة الجمعية الملكية الآسيوية من وضع د. م. دنلوب.

١٥٥ - ابن رشد: تلخيص كتاب النفس: ص ٩٠

156 - M.Asin - Palacios, El Re Gimn Del Solitaria p.10-13.

١٥٧ - انظر د. ماجد فخرى. رسائل ابن باجة الإلهية ص ٩٩ . ١٠٤

١٥٨ - وهذه الرسالة نشرت أيضاً للمرة الأولى ضمن كتاب الدكتور ماجد فخرى رسائل ابن باجة الإلهية انظر ص ١٠٧ ، ١٠٩ .

159 - Cruz. Hernandez, Historia, p.345.

١٦٠ - مجلة الأندلس. الجزء الثامن سنة ١٩٤٣ ص ١ : ٨٧ .

١٦١ - انظر رسائل ابن باجة الإلهية تحقيق الدكتور ماجد فخرى ص ص ١١٣ . ١٤٣ .

- ١٦٢ - نشرها الدكتور ماجد فخرى في مجلة الابحاث بعنوان "رسائل ابن باجة الفلسفية" آذار سنة ١٩٦٤ ص ٢: ١٥، ثم نشرها ضمن رسائل ابن باجة الإلهية سنة ١٩٦٨ ص ١٤٧ - ١٥٢.
- ١٦٣ - Al. Andalus- Vol. VIII- 1942- Face Ip.9-23.
- ١٦٤ - د. أحمد فؤاد الاهوتى: تلخيص كتاب النفس ص ١٠٢ ، ١١٨
- ١٦٥ - انظر رسائل ابن باجة الإلهية ص ١٥٥ ، ١٧٣ .
- ١٦٦ - دائرة المعارف "بيروت" فريد جبر ج ٩ ص ٤٦٥ .
- ١٦٧ - د. محمد صغير المقصومي: مجلة مجمع اللغة العربية. مجلد ٤٢ ج ٢ ص ٢٥٥ .
- ١٦٨ - فريد جبر: دائرة المعارف أرسطو والأرسطية عند العرب "ج ٩" ص ٤٦٢ .
- ١٦٩ - د. محمد صغير المقصومي: مقدمة كتاب الكون والفساد ص ٨ .
- ١٧٠ - د. ماجد فخرى: رسائل ابن باجة الإلهية ص ٢٢ من المقدمة.
- ١٧١ - أرسطو طاليس: الطبيعة. تحقيق د. عبد الرحمن بدوى ص ١٨ .
- ١٧٢ - ابن باجة. كتاب النفس ص ٢٥ .
- ١٧٣ - ابن باجة: كتاب النفس ص ١٠٥ .
- ١٧٤ - المرجع السابق ص ١٠٨ .
- ١٧٥ - رسالة الاتصال: رسائل الإلهية ص ١٧٣ .

- ١٧٦ - المرجع السابق: ص ١٧٢ .
- ١٧٧ - ابن طفيل: حى بن يقظان ص ٦٢ .
- ١٧٨ - ابن أبي أصيحة: عيون الأنباء ج ٢ ص ٦٢ .
- ١٧٩ - انظر الصفدي: الواقى بالوفيات ت ج ١ ص ٢٤٠ .
- ١٨٠ - د. التفتازانى: ابن سبعين وفلسفته الصوفية ص ٧٥ .
- ١٨١ - هنرى كوربان: تاريخ الفلسفة فى الإسلام ص ٣٣٤ من الترجمة العربية .
- ١٨٢ - المرجع السابق ص ٣٥ .
- 183 - E.Gilson La Philosophie A ge. P.357.
- ١٨٤ - قدرى حافظ طوقان: مقام العقل عند العرب ص ١٦٩ .
- أيضاً د. إبراهيم مذكر: أثر العرب والإسلام فى النهضة الأوربية ص ص ١٥٦ ، ١٥٧ .
- ١٨٥ - د. عمر فروخ: ابن باجة والفلسفة المغربية ص ٣١ .
- ١٨٦ - أرنست رينان: ابن رشد والرشدية ص ١١٤ من الترجمة العربية .
- 187 - S. Munk. Melangede Philosophia Juive et arabe, p413.
- 188- Cruze, Hernandez, p.343.
- ١٨٩ - ابن رشد: تلخيص كتاب النفس ص ٩ .
- ١٩٠ - د. التفتازانى: ابن سبعين وفلسفته الصوفية ص ٨٦ .

١٩١ - هنري كوربان: تاريخ الفلسفة الإسلامية ص ٣٥٠ من الترجمة العربية.

١٩٢ - Etene Gilson, La Philosophie Au Moyen Age p.357.

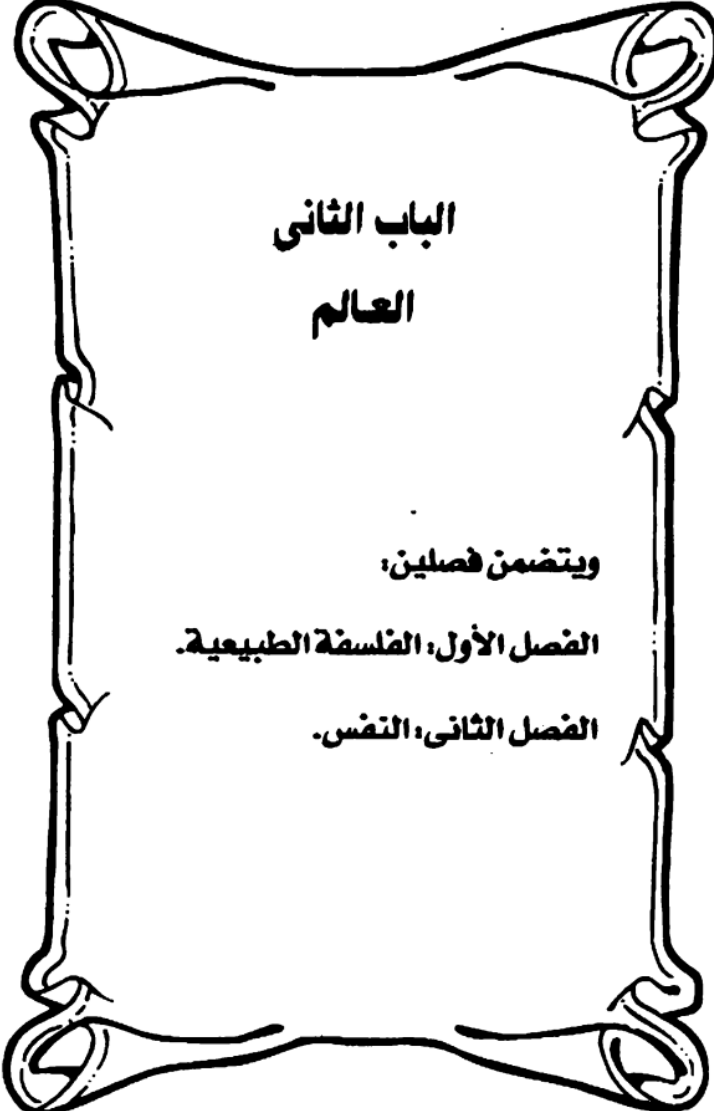
١٩٣ - د. عمر فروخ. عبقرية العرب في العلم والفلسفة ص ١١٩.

١٩٤ - سيد أمير علي: روح الإسلام ص ٤١٤.

١٩٥ - د. إبراهيم مذكر: في الفلسفة الإسلامية. ص ٥١، كمال اليازجي: أعلام الفلسفة العربية ص ٧٧٥.

\* \* \*





## الباب الثاني العالم

ويتضمن فصلين:  
الفصل الأول، الفلسفة الطبيعية.  
الفصل الثاني، النفس.





# الفصل الأول

## الفلسفة الطبيعية

ويتضمن العناصر الآتية:

القسم الأول: مبادئ الموجودات الطبيعية

القسم الثاني: لواحق الأجسام الطبيعية

القسم الثالث: العالم الطبيعي



اهتم ابن باجة بفلسفة أرسطو الطبيعية اهتماماً كبيراً، وعنى بشرحها وتفسيرها، فشرح له كتاب "السماع الطبيعي" وكتاب "الأثار العلوية" و"الكون والفساد" كما أنه وضع عدة مؤلفات في الزمان، والكائنات الحية، والاسطقطات وماهية الشوق الطبيعي. تأثر فيها بأراء أرسطو في طبيعته، وكانت له آراء متنايرة في ثنايا مؤلفاته تدل دلالة واضحة على أنه اهتم بالعلم الطبيعي ويرع فيه فهو قد عالج هذا الموضوع في سياق مؤلفه "النفس" معالجة إلامية تشير على سيل الإيجاز والتلميح إلى مختلف القضايا التي عرض لها كبار فلاسفة اليونان والمسلمين.

ونحن في دراستنا "لنذهب في الطبيعة" اعتمدنا اعتماداً كلياً على أقواله التي وردت في كتاب "النفس"، كما اعتمدنا على هامش كتاب النفس والتي ركز فيها الدكتور "محمد صغير المقصومي" على كتاب السمع الطبيعي لابن باجة، والذي لم ينشر بعد بالإضافة إلى كتاب "ابن الصانع" الكون والفساد<sup>(١)</sup>.

ولما كانت القضايا التي تناولها قضايا موجزة ونکاد تكون إشارات فقد أثروا عرضها مع التوضيح والاستعارة بأراء من سبقوه خاصة الفارابي وابن سينا من المسلمين، وأفلاطون وأرسطو من اليونانيين. وقد أشرنا إلى ذلك في هامشنا فإذا كان أرسطو ومن تابعه من فلاسفة المسلمين كالفارابي، وابن سينا قد اهتموا قبل أن يغوصوا في مشكلات الطبيعة بإبراز مبادئها، والعناصر الازمة للأجناس الطبيعية والتي هي أسبابها من جهة (الهيولى - الصورة - العدم) وما يتبع هذه الأمور الطبيعية والتي هي لواحقها من جهة أخرى (الزمان - المكان - الحركة - الخلاء - الافتراضي) بحيث نجد أن العلم الطبيعي

عندهم لا يكون علمًا إلا إذا كان علمًا بمبادئها<sup>١</sup> والعلم اليقين بالطبيعة يكون من العلم بمبادئها<sup>(٢)</sup>.

فإن ابن باجة قد اهتم أيضًا في دراسته لمشكلات الطبيعة بابزار هذه المبادئ التي يقوم عليها علم الطبيعة. لكنه بدأ بحثه للطبيعة مستخدماً الأسلوب المنطقى متدرجًا منه حتى يصل إلى كنه علم الطبيعة. ذلك أن موضوع الطبيعة عند ابن باجة هو (الوجود المادى أى الموجودات المتحركة حركة محسوسة). ويمكن إدراكتها بحواسنا الظاهرة) لكن هدف دراسته للطبيعة إنما هو الوصول إلى معرفة مبادئها وعللها، حتى يمكن تفسير الظواهر الطبيعية. ووجد ابن الصانع أن ذلك يكون عن طريق المنطق الذى هو آلة العلوم إذ أنه ينبع على الأصول التى يحتاج إليها كل علم<sup>(٣)</sup>.

والبداً الأساس الذى تقوم عليه طبيعيات ابن باجة هو مبدأ الحركة. فهذا المبدأ يستغل فى ثباتاً مذهبـه الطبيعي وفى المبادئ التى يقوم عليها علم الطبيعة وخاصة تركيب الموجود资料ى وكيف أن الجرارة هي أساس كل علة من العلل إذ أن تقريره لمبدأ العلل يدل دلالة واضحة على أنها ليست مبادئ صورية وإنما هي مبادئ حركية تتكامل كلها من أجل إظهار الشىء فى حيز وجود.

ومن أجل ذلك يهتم ابن باجة بدراسة الحركة ويفترض وجود الزمان والمكان. واللامتناهى لأنه بدون هذه الأمور لا يمكن تصور الحركة. وسوف يتضح لنا كيف طبق ابن الصانع مبادئ الرياضة والهندسة والمنطق على فكرته فى الحركة والزمان والمكان واللامتناهى وكيف أنه حدد نوع الحركة (الحركة المستقيمة، والحركة الدائريـة) بناء على مبادئه فى الرياضة والهندسة كذلك فيما يتعلق بالمقولات وأى المقولات تقع فيها الحركة. يتضح لنا كيف ربط ابن باجة بين المنطق والفلسفة.

ثم يتناول ابن الصانع دراسة العالم ويتخذ من تاليف العالم من العناصر الأربع، ومن حركة النقلة أساساً لتقسيمه إلى عالم ما فوق فلك القمر، وعالم ما تحت فلك القمر وبين خصائص كل منها. ويتهي إلى إثبات قدم العالم وأنه موجود من الأزل وإثباته مبني على أساس تقرير العلاقة الضرورية بين الأسباب ومسبياتها.

\*\*\*

## ١ - القسم الأول: مبادئ الموجودات الطبيعية.

### أولاً، مدخل نظرى لدراسة العلم الطبيعي،

تعد معرفة الحدود ومعانها أساساً لمعرفة الشيء وقد اهتم ابن باجة بذلك وذكر<sup>(٤)</sup> أن العلم بشيء من الأشياء لا يكون تاماً إلا إذا علم بما يدل عليه الحد<sup>(٥)</sup> والحد كما عرفه ابن باجة هو ما يدل على ماهية الشيء أي جنسه القريب وفصله<sup>(٦)</sup> وعلى هذا فإن المعرفة التامة بالحد لا يمكن أن تكون إلا عن طريق معرفة الجنس القريب للشىء وفصله ومن المعانى الأساسية للحد أن يقال بتقديم وتأخير.

١ - فحين يقال بتقديم يكون مؤلماً من الأسباب المؤدية إلى وجود الشيء على أن هذه الأسباب ليست على درجة واحدة فقد تكون أسباباً قريبة أو أسباباً بعيدة، بالذات أو بالعرض.

٢ - وإذا قيل بتأخير فهو يتالف من اللواحق، التي تكون بدورها إما قريبة وإما بعيدة ذاتية أو غير ذاتية<sup>(٧)</sup>.

فمعرفتنا للشيء إذن تتحدد طبقاً لمعرفتنا بأسبابه القريبة والبعيدة، ثم بمعرفة لواحقه.

### ١ - الأسباب:

أن معرفة خصائص شيء من الأشياء مرتبطة كما يرى ابن الصائغ بمعرفة المادة التي يتكون منها هذا الشيء ويعبر عنها الصورة التي يكون بحسبها الشيء ومعرفة المكون الذي كونه، ومعرفة غاية المكون من تكوينه.

فهناك إذن أربعة أسباب (علل) وهي: المادة - الصورة - الفاعل - الغاية هذه الأسباب ليست كما ذكرنا على درجة واحدة فقد تكون خاصة وفي

هذه الحالة نراها تقتضى مادة معينة وفاعل معروف. وصورة وغاية محددتين.  
حتى يظهر الشيء إلى حيز الوجود.

وقد تكون عامة وفي هذه الحالة لا تقتضى تحديد معين لكل سبب من  
الأسباب بدرجة واحدة لتحديد الشيء.

أما درجة اليقين في هذه الأسباب فلم يجعلها ابن الصانع على درجة  
واحدة ولكنه ذكر أن العلم بالأسباب الأولى التي هي (المادة - الصورة -  
الفاعل) واضح في حين أن العلم بالسبب الرابع (الغاية) مشكوك فيه<sup>(7)</sup>.  
ومرجع ذلك أننا نعلم أن أي شيء لا بد لوجوده من سبب مادي وصوري  
وفاعل. ولكتنا لا نستطيع أن نجزم بأن هناك غاية من كونه هذا بالإضافة إلى  
أن أحد الأحرى بالتقدير في نظر ابن باجة هو ما كان مؤلِّفًا من الأسباب  
الخاصة، أما الحدود المطلقة من الأسباب العامة فيجب أن تؤخر عنها.

وهذا يؤكد ما ذكرناه من أن الأسباب الخاصة تكون محددة أما الأسباب  
العامة فليست إلا تجريدات من الخاصة، وأحرى بها أن تكون مبادئ  
تفكير<sup>(8)</sup>.

هناك أيضًا تفرقة بين الأسباب من ناحية القوة والفعل والأسباب بالفعل  
هي الأخرى بالتقدم في نظر ابن باجة على الأسباب بالقوة، والأسباب بالفعل  
لا تعلو أن تكون تجريدًا عقليًا. والأسباب من جهة ثالثة قد تكون أسبابًا قريبة  
أو أسبابًا بعيدة<sup>(9)</sup>.

### ب - اللواحق:

لكن معرفة الأسباب لا تكفي وحدها لمعرفة الشيء المعرفة التامة. وهي  
وإن كانت مقدمة على معرفة اللواحق فهي ليست المعرفة كلها. فلا بد إذن من  
تكامل وجود الأسباب واللواحق حتى تتمكن من معرفة الشيء معرفة تامة.

وتلخص هذه اللوائح في البحث والاستفهام عن حقيقة هذا الشيء وهل هو واحد أم كثير، وإذا فرض أنه واحد فهل هو ذو أجزاء، أم ليس بذى أجزاء فإذا كان لا أجزاء له، فهل هو ذو قوى متعددة، أم هو ذو قوة واحدة، وإذا افترضنا أنه كثير فهل هذه الكثرة موجودة في جميع أجزائه، أم تكون الكثرة منه على نحو يكون في كل جزء ومنفصل بعضها عن بعض؟

ولا شك أن الوقوف على حقيقة هذه التساؤلات يؤدى بنا إلى معرفة جانب من جوانب الشيء بوجه من الوجوه، وبحيث تصبح معرفة لواحقة من أسباب الوقوف على معرفة حده.

#### حقيقة الحد:

وهكذا يتضح لنا أن معرفة الحد لا تكون إلا بمعرفة أسبابه ولواحقه، أما تحديد هذا الحد فإنما يكون بمعرفة جنسه القريب وفصله.

إلا أن ابن باجة يرى أن الحد لا يمكن أن يتألف ما لم يوجد الجنس الذى يوصف به، أما إذا وضعنا حدًا لم يتألف من جنس الشيء فإن أجزاءه يدل عليها بأسماء مشتقة<sup>(١٠)</sup> وعندئذ يكون الحد ناقصاً ولا يؤدى إلى المعرفة الواضحة التامة، إذ أن الجنس يعتبر أدق دلالة من الأسماء المشتقة منه، وكل من الجنس والفصل يوجهان في تحديد "الحد" وجهًا مخالفًا للأخر:

فالجنس حينما يحصل على الشيء ويصفه فهو السبيل إلى التحديد، إلا أن هذا التحديد الذى يقوم به الجنس لا يغنى عن تحديد الفصل، وإذا نظرنا إلى الحد، والجنس، والفصل مجتمعين وجدنا بينهم علاقة على وجهين من وجوه النظر:

الوجه الأول: أن ننظر إليهم مجتمعين على أنهم حقيقة خاضعة للتأمل.

الوجه الثانى: أن نقيس كل من الجنس والفصل بالنسبة إلى الحد.

ففي الحالة الأولى: وهي دلالة كل من الجنس والفصل على المجتمع منها، نلاحظ أن العلاقة بين الجنس (حيوان) والفصل (ناطق) هي علاقة ما هو بالقوة بما هو بالفعل أي علاقة المادة بالصورة<sup>(١١)</sup>. فالجنس (حيوان) يظل بالقوة ولا يصبح إنساناً إلا عن طريق الفصل (ناطق) فكأن الجنس (حيوان) هو المادة وكأن الفصل (ناطق) هو الصورة التي تطبع المادة بطبعها فتتجزء منها (الإنسان).

وتتشابه نسبة الفصل إلى الحد مع نسبة الجنس إلى الفصل، فالفصل هو الحد بالقوية على نحو شبيه بوجود الأجزاء في الكل بالقوية<sup>(١٢)</sup>. والفصل (ناطق) هو وجود بالقوية للحد (حيوان ناطق) بل (الناطق) هو المادة، (والحيوان الناطق) هو الصورة وبن تلك نرى تدرجًا بين الجنس والفصل والحد من حيث الانتقال من القووية إلى الفعل، وهو تدرج تكون مكانة الجنس فيه "في أسفل درجات السلم" في حين يمثل الحد "أعلى درجاته".

أما في الحالة الثانية: وهي قياس كل من الجنس والفصل بالنسبة للحد فإننا نرى أن الجنس بمفرده والفصل بمفرده يمثلان الحد بالقوية من حيث هما جزءاً المحدود<sup>(١٣)</sup> ولكنهما يختلفان فيما بينهما فحقيقة كل منهما ليست واحدة، فيبينما نجد الجنس نتيجة برهان يكون الفصل مبدأ برهان (فاحيوان). (والناطق) حدان بالقوية (للإنسان) ولا يصبح حد (الإنسان) حدًا بالفعل إلا بما معًا (أي الحيوان الناطق) ولكن حد الإنسان ينبغي أن يبدأ بالناطق وينتهي إلى الحيوان لأننا إذا أردنا: أن نعرف حقيقة الإنسان. كان لا بد لنا أن نتوقف عند الصفة التي يتميز بها سائر الكائنات وهي (النطق) و يجعلها نقطة البدء في البرهان. وعندما نتوقف عن النطق في الإنسان نلاحظ أنه مرتبط بوجود الأعصاب والدماغ وهذه مرتبط بالدم والغذاء والحس.. إلخ أي بالحياة عامة. وعند هذا الحد نصل إلى الجنس (حيوان) فيكون نتيجة البرهان كما

كان النطق مبدأ البرهان. وهكذا نرى أن الفصل أعلى رتبة من الجنس بقياس كل منها إلى الحد.

ونلاحظ أن هذه الفروق الجوهرية تتضح بصورة أدق عندما يتناول ابن باجة دراسة العالم وعناصره وتركيباته، ثم دراسة النفس والتدرج بها من نفس نباتية إلى نفس إنسانية وخصائص كل نوع منها "على نحو ما سيتضح ذلك بعد عرضنا لهذا الباب".

#### ثانياً، تعريف علم الطبيعة:

إذا كانت الفلسفة في نظر ابن باجة هي "الصناعة المشتملة على الموجودات من حيث تعلم علمًا يقينيًا وأقسامها بحسب أنواع الموجودات" فإن العلوم التي تدرج تحتها يختص كل واحد منها بالبحث في الموجودات لكن من جهة معينة.

فإذا كان العلم الإلهي: يشتمل على الموجودات التي هي الأسباب القصوى لجميع الموجودات وهي التي ليست بأجسام ولا في أجسام.  
وإذا كان العلم الإرادي: يشتمل على الموجودات الكائنة بإرادة وهي الفضائل، والرذائل.

وإذا كان العلم الرياضي (التعاليم) يشتمل على الموجودات المترسبة من المواد والتي يمكن تقديرها كمياً.

وإذا كان النطق يشتمل على جميع اللواحق العارضة في ذهن الإنسان لل موجودات عند نظره في كل موجود منها بحيث يمكن عن طريق النطق إدراك الصواب والحق في هذه الموجودات.

إذا كان كل علم من هذه العلوم يبحث في الموجودات من زاوية محددة فإن "العمل الطبيعي" وإن كان صناعة نظرية، إلا أنه يبحث في الأجسام

الطبيعة وفي الأعراض المغيرة. أى يشتمل على الموجودات التي وجودها بإرادة الإنسان فيبحث في الأجسام المحسوسة المؤلفة من الصور والمواد وأيضاً في لواحقها من جهة الصور والمواد<sup>(١٥)</sup>.

معنى ذلك أن العلم الطبيعي إذا كان موضوعه هو الجسم. فإن اهتمامه بدراسة الجسم لا يكون من جهة إثبات وجوده وهل هو جوهر أم لا؟ وهل هو مؤلف من الهيولى والصورة لأن بحث في ذلك إنما يعد من سمات موضوعات العلم الإلهى. لكن ابن باجة في العلم الطبيعي يهتم بالبحث في مبادئ الموجودات ليس سعياً وراء إثباتها لكن من أجل الوصول إلى حقيقة ماهية الجسم، ومدى قبوله لمبدأ الحركة، والتغيرات التي تطرأ عليه، وتوضيح أى العناصر التي يتربك منها عالم السموات، وأى العناصر يتربك منها عالم الكون والفساد، أى أنه يحاول عن طريق "علم الطبيعة" الذي هو علم نظري تفسير الفواهر الطبيعية تفسيراً عملياً يستند فيه إلى العقل.

وإذا كان علم الطبيعة يهتم بدراسة الحركة، فذلك لأنه بدون دراستها لن يتسع لنا تفسير ظواهر الطبيعة والكون. طالما أن الحركة هي محورها الذي تدور حوله. فهي أصل التغير، والزمان، والمكان يرتبط بها أيضاً، يقول ابن باجة مبيناً وجود الحركة: أن كل موجود كائن فاسد فله فعل<sup>(١٦)</sup> يخصه ومن أجله كان... وبذلك صار جزءاً من أجزاء العالم فإن الطبيعة لم تفعل شيئاً باطلأ<sup>(١٧)</sup>. ويرى أيضاً أن القوة المتحركة لا بد لها من أن تكون في جسم بالضرورة إذ أن كل متحرك لا بد له من أن يتحرك في مكان منقسم بحيث يقطع قسماً منه في قسم من الزمان، فالحركة لا تكون على ما لا ينقسم. والتحرك لا يتحرك إلا إذا كان منقساً<sup>(١٨)</sup>.

ولا شك أن ذلك يجعلنا نقرر أن المبدأ الجوهرى لموضوع علم الطبيعة عند "ابن باجة" كما هو عند "أرسطو" هو مبدأ الحركة. فليس في الطبيعة شيء أظهر من الحركة في جميع صورها.

ويتأكد لنا هنا القول من تعريف ابن باجة للطبيعة بأنها "استكمال لجسم طبيعي لا يقترب فيه المركب بالذات، فما يتحرك بحركته دون آلة".<sup>(١٩)</sup>

فإذا حاولنا تحليل هذا المصمون الذي ينطوي عليه حد الطبيعة، وجدنا أن كل لفظ من الألفاظ التي تدرج تحت هذا التعريف تحمل في طياتها تسلیماً مقدماً ببداية الحركة في الطبيعة. فال أجسام، والمحرك والمراكب، والاستكمال كلها تدل على وجود الحركة.

### ١- نوعاً للأجسام:

لقد ذكرنا أن موضوع علم الطبيعة هو الأجسام ولكن هل المقصود أن كل الأجسام ينطبق عليها هذا التعريف؟ في الواقع لا. لأن ابن باجة حدد مقصوده بالأجسام الطبيعية ومن أجل ذلك تتجدده يميز بين نوعين من الأجسام.

١ - أجسام صناعية: وهي التي لا يستحق وجودها إلا إذا كانت هناك إرادة تشكلها وتسعى إلى خلق وجودها مثل الكراسي. والسرير، فالخشب أو أي مادة أخرى لا يمكن أن تصبح كرسيّاً ولا سريراً ولا أي شيء مصنوع إلا إذا توفر عنصر الإرادة التي تتدخل في تشكيله بأى صورة كانت.

٢ - أجسام طبيعية: وهي التي تخضع لما يجري في الطبيعة من حوادث وظواهر وأحوال فينطبق عليها أحوال الطبيعة من كون وفساد. مثل الحجر، والفرس، والنخلة.. إلخ.<sup>(٢٠)</sup>.

وعلوة على ذلك فإن الأجسام الطبيعية والأجسام الصناعية تختلف فيما بينها من حيث قوتها على الحركة والسكن، فيما نجد الموجود الطبيعي

حاصل في ذاته على مبدأ حركة وسكون نجد الأجسام الصناعية ليس فيها قوة الحركة والسكون فالسرير لا يتحرك بما هو سرير أصلاً، ولا يتحرك الخشب بقوه فيه حتى يصير سريراً ولكنه يتحرك ما دام المركب له موجوداً. ومن خصائص محركها أنه متنه وهو صناعة وليس بطبيعة<sup>(٢١)</sup> هذه الأجسام الصناعية إذن ليس فيها أي نزوع طبيعي للحركة، فإن تحركت فلماً أن تتحرك بالمواد المركبة منها، وأما بفعل الصانع. أما الأجسام الطبيعية فحاصلة في ذاتها على مبدأ حركة وسكون بالإضافة إلى المكان أو النمو أو النبول أو الاستحالة (أي بالإضافة إلى سائر الأعراض والمواضف التي تلحق بها)<sup>(٢٢)</sup>.

ولا شك أن هذه التفرقة بين الأجسام من ناحية خصائصها ومبدأها إنما يؤكّد المبدأ الجوهرى الذي تقوم عليه دراسة الطبيعة عند ابن باجة باعتبار أنها تقوم على مبدأ الحركة.

### ب - المركب والمتحرك،

أما ما يقصده ابن باجة بعدم اقتران المركب بالتحريك فإننا نوضحه على الوجه التالي :

لما كان كل موجود لا بد وأن يقترب في محرك ومحرك "إن الجسم الطبيعي مؤلف من المحرك والمحرك"<sup>(٢٣)</sup>، فإن الموجود أما أن يكون متحركاً بالقر<sup>(٢٤)</sup>. فما يتحرك بذاته فهو يتحرك بالطبيعة. أما التحرك حركة قسرية فهو في الواقع والمحرك من خارج يعدها شيئاً واحداً، لأن التحرك حركة قسرية يفترض أنه ليس متحركاً من ذاته بل من خارج أي متحرك بغيره. وما هو متحرك بغيره نجد أن المركب فيه غير المتحرك فالاجسام إذا تحركت إلى مواضعها التي لها بالطبع كان معنى ذلك أنها كانت في مواضع خارجة عن الطبع، إلا أن القوة التي في طبعها هي التي حركتها فالحجر مثلاً من جهة أنه بالقوة يتوجه إلى أسفل ويتحرك عن طريق أنه ثقيل، فالمحرك فيه هو القوة

على الاتجاه إلى أسفل والمحرك هو الثقل، ولذلك يتحرك بنحو واحد من الحركة بالطبع الذي هو فيه. فإذا كان الحجر قد تحرك بطبعاعه فإنه قد يتتحرك حركة مضادة لما له بالطبع كأن نفذ به إلى أعلى لكن لا تكاد قوة القذف تفقد من حدتها بعد بلوغ أقصى حد لها حتى يتتحرك الحجز إلى أسفل وفقاً لما له بالطبع ويكون ثقله هو المحرك في هذا الاتجاه<sup>(٢٥)</sup>.

ولا ينبغي لنا أن نفهم من هذا القول أن هناك تضاداً بين المحرك، والمحرك إذ المتحرك هو قوة المحرك فقط. والحركة موجودة في المتحرك بالقوة ولكنها لا تصبح فيه حركة بالفعل إلا بفعل المحرك. وهذا يعني أن الطبيعة تقال على كل قوة يصدر عنها فعلها بلا إرادة فيكون اسم الطبيعة هنا يقصد به المبدأ الفاعل الذي يصدر عنه في الأشياء أفعال وحركات على طريقة واحدة إلى جهة واحدة.

أما الكائنات الحية ذات الأنفس فإننا نجدها خلافاً لذلك هي كائنات متحركة بذواتها ومن تلقانها<sup>(٢٦)</sup> فالنفس مثلاً في الجسم محركة ولكنها مع ذلك مستقلة عن المتحرك (البدن) وفي هذه الحالة نجد أن المحرك لا يقترب بالمحرك بالذات، وهذا ما يدعوه ابن باجة إلى التفرقة بين المحرك والمتحرك وعدم توحدهما معاً "فإن المحرك ضرورة يجب أن يباين المتحرك"<sup>(٢٧)</sup> إلا أن التسريع بين المحرك والمتحرك قد يكون من الصعوبة بحيث يختلط الأمر في بعض الأحيان وقد نبه إلى ذلك ابن باجة وقال لا ينبغي أن نعتقد أن هناك تضاداً بين المحرك والمتحرك، إذ المتحرك هو قوة المحرك فقط<sup>(٢٨)</sup>.

#### ج - الاستكمال:

لما كانت الأشياء منها صناعية ومنها طبيعية. كان لا بد لصورها أيضاً من أن تكون أما صناعية وأما طبيعية والفرق بين هذين النوعين من الصور إنما يكمن في القوة على التحريك.

فمن خصائص الصور الصناعية كما رأينا أن موادها ليس فيها قوى تحرك بها الأجسام وتحرك بها الأجسام أيضاً على أنها للحركة. فالصور بالجملة هي كمالات الأجسام التي فيها (٢٩) ولكن الصور ليست في الأجسام التي هي فيها كمالات فقط بل هي كمالات متకنة فيها كالملكتات، والكمال الذي على هذا النحو يسميه ابن باجة استكمالاً وهو الذي يبقى فيه التغير واحداً بعينه دون أن يتطرق التغير إلى جوهره (٣٠).

ولما كانت الصورة هي الكمال على أساس أن الشيء أو الفعل لم يكن موجوداً ثم استحال إلى وجود فإن الانتقال هنا إنما هو حركة.

أما قوله "فما يتحرك بجملته دون آلة" فإنما يدل على أن الطبيعة تحرك بذاتها ودون قاصر لها لأنها تحرك ولا يمكن أن يعرض لها عائق من العائق بعثت يفسد حركتها.

فإذا كان قد أثبتنا أن موضوع علم الطبيعة ليس هو الجسم الصناعي وإنما هو الجسم الطبيعي الذي له مبدأ حركة من ذاته فإن كل جسم له هذه الخاصية إنما هو مركب من مادة وصورة كما سنوضح ذلك فيما بعد. وهما معًا هما اللذان يكونان ماهية الجسم أو جوهره (٣١) ولذلك نرى ابن الصانع يصف كل من المادة والصورة بالطبيعة بادئ ذي بدء لكنه لا يلتبث أن يعود ويفسّر بينهما ميزان التفاضل متابعاً أرسطو في ذلك فيقول "لكن الصورة أخلق أن تكون طبيعة من المادة" (٣٢) وإن كان يقول "لكتهما معًا سببان لكل جسم طبيعي" (٣٣).

ولا شك أن تعريف ابن باجة "للطبيعة وللعلم الطبيعي" إنما يرتبط بأجزاء كثيرة من فلسفة الطبيعية، فهو يربط برأيه في "المادة والصورة" من حيث إنه يبحث في الأجسام المحسوسة المتحركة المؤلفة من الصور والمواد.

كما يرتبط برأيه في "العلل" إذ أن العلل هي التي توجد للشيء المتحرك من ذاته. كما ترتبط بفكرة القوة والفعل وهي فكرة تتغلغل في الجسم، والحركة والمقولات وقد حاول إثبات هذه الفكرة بالنسبة للموجود حتى ينتهي إلى مقارنة الصورة للمادة. فمن المحال أن يكون الشيء بالقوة من كل وجه أى من المجال أن يكون هيولى على الدوام إذ أن معنى ذلك بطلان التفسير وانتفاء الحركة وبالجملة الكون والفساد<sup>(٣٤)</sup>.

### ثالثاً، مبادئ الموجودات الطبيعية:

لقد اتضح لنا من تعريف ابن الصائغ للطبيعة أن موضوع علم الطبيعة هو الجسم الطبيعي لكن هذا الجسم الطبيعي يستند إلى مبادئ أساسية في وجوده وصلته بغيره من الأجسام ولو احتجه وأعراضه بحيث إننا لا يمكننا تفسيره تفسيراً طبيعياً إلا إذا حللنا هذه المبادئ في ضوء دراستنا للجسم الطبيعي سعياً وراء تفسير أحوال وظواهر العالم، والذي يعد الجسم الطبيعي جزءاً من أجزاءه.

فكأننا هنا سنحدد دراستنا في الأمور المتعلقة بالمادة الجسمانية المتحركة وما يلحقها من عوارض كالحركة والزمان والمكان. والعلل الأربع، ثم إننا سنوضح تركيب الجسم الطبيعي وجوهريته.

#### ١ - الجسم والمادة والصورة:

قبل أن نتحدث عن تركيب الجسم وعلاقة الصورة بالمادة حتى يتكون منها الجسم، نود أولاً أن نشير إلى أن كل من المادة والصورة عند ابن باجة تحمل عدة معانٍ متراوفة.

#### أ - المادة:

والمادة عند ابن باجة يستعملها في ثلاثة معانٍ متراوفة:

١ - الهيولى الاولى<sup>(٣٦)</sup>: ويطلق ابن باجة هذا الاسم على الهيولى الاولى المشتركة الكائنة الفاسدة، وهى بالقوة ذلك الشيء الذى من شأنها أن تقبله، وهى فى غير ذاتها غير مصورة لكنها مفترضة بصورة فلذلك يوجد لها أبداً أحد الأضداد<sup>(٣٧)</sup> فالهيولى لا تحدد إلا بالصورة التى تقبلها إنها عندئذ تكتسب هوية تلك الصورة وإذا تلبست صورة بعد خلع صورة اكتسبت هوية الصورة الجديدة التى قد تكون نقىضاً الصورة الاولى. ولكنها فى كل الأحوال لا تخلى من صورة أبداً. فالمادة هنا تدعى هيولى بالنسبة إلى الصورة المعدومة الموجودة فيها بالقوة، والهيولى قد تكون قرية وقد تكون بعيدة<sup>(٣٨)</sup>.

٢ - الأجسام البسيطة الاولية: وهى الأرض - الماء - الهواء - النار يقول ابن باجة والمادة أما أن تكون غير مصورة بالذات فالمكون منها جسم بسيط والأجسام البسيطة أربعة<sup>(٣٩)</sup> كما ذكرنا.

٣ - المادة المحسوسة: وهى كالألوان، والأطوال، والأشكال، وصور الجواهر الطبيعية وهذه كلها أشياء موجودة في الماد، فإذا وجدت في الماد صارت هي والماد واحدة بالعدد متغيرة بالقوة. والمادة الاولى هي كل واحدة من هذه بالقوة<sup>(٤٠)</sup>.

والمادة كما يقول ابن باجة تدعى "هيولى" بالنسبة إلى الصور المعدومة الموجودة فيها بالقوة وتدعى "موضوعاً" بالنسبة إلى الصورة الموجودة فيها بالفعل "فإن المادة لما تصورت بصورة، صارت موضوعاً لها وهي مادة غير مصورة في وجودها"<sup>(٤١)</sup>.

## ب - الصورة:

إذا كنا قد ذكرنا أن هناك فرقاً بين صور الأشياء الصناعية، وبين صور الأشياء الطبيعية، فلابد هنا الفرق يكمن في القوة على التحرير، ذلك لأن الصورة هي الشيء الذي يتم به التغيير، وينقل الشيء من الصد إلى الضد، فإذا كانت الصور الصناعية ليس في مواتها قوة على أن تحرر ماهي فيه ولا على أن تحرر غيرها. كانت الصور الطبيعية بها قوى تحرر الأجسام وتحريكها على أنها المحركة فكان معنى الصورة الحقيقى هي أنها أداة للتغيير أو هي سبب التغيير. وقد اتضحت حركتها من ارتباطها بالهيولى<sup>(٤٢)</sup>.

ولكن ابن باجة يجعل للصور وجودين:

١ - وجود معقول: إذا تجردت الصورة عن الهيولى.

٢ - وجود محسوس: إذا كانت في الهيولى.

يقول ابن باجة "إذا وجدت الصور الهيولانية مجردة عن الهيولى فهي تكون عقل بالفعل والصورة لها مراتب أول مراتبها وجودها هيولانية"<sup>(٤٣)</sup>. ولن نتوسع هنا في شرح "الصور" إذ أنها ليست من مجال علم الطبيعة وستشرحها بتوسيع في نظرية المعرفة.

٢ - علاقة الصورة بالمادة:

يرى ابن باجة أن كل جسم مؤلف من حقيقتين هما المادة والصورة، وكلا المبدئين إذا أخذ كل منها على حدة فهو غير الجسم. ولكن الجسم لا يوجد إلا بهما ويستمد حقيقته من اجتماعهما وهما يمثلان معاً سبباً لوجود كل جسم طبيعي<sup>(٤٤)</sup>.

فإذا كان الجسم لا يتحقق وجوده إلا بوجودهما. فما هي علاقة الصورة بالمادة ليكون منها الجسم؟؟

إن المادة من جهة ما هي مادة ليست ذات صورة بالذات، لكنها قابلة للصورة. ذلك أننا إذا وضعنا المادة ذات صورة لزم من ذلك أن تكون منقسمة إلى مادة وصورة ويمر ذلك إلى غير نهاية .. فتكون في هذا الزجاج ماد لا نهاية لها، وهذا أيضاً شنيع بل محال فستتهي ضرورة إلى مادة غير ذات صورة، (٤٥).

معنى ذلك أننا إذا وضعنا أن كل مادة ذات صورة فسيكون الزجاج مادة ذات صورة، فإذا نزعنا الصورة أصبحت المادة بعد نزع هذه الصورة ذات صورة أيضاً وهكذا يمر الأمر إلى غير نهاية. فكان ابن ساجة يريد أن ينفي التسلسل الذي لا ينتهي فيما يتعلق بالصورة والمادة.

ولما كانت الصورة في الجسم ليست منحازة بالفعل عن المادة، والمادة أيضاً ليست منحازة بالفعل عن الصورة، لكن كل من المادة والصورة في الجسم المؤلف منها منحازة عن الآخر بالقوة. فقد كان من الممكن أن تفصل الصورة عن المادة وكان يمكن للمادة أن تتقبل صورة أخرى غير صورتها الأولى (٤٦).

وهكذا يتضح لنا أن من خصائص المادة أنها لا يمكن أن توجد منفردة أصلاً حتى لو كانت هذه المادة هي الهيولى الأولى لأن الهيولى الأولى هي في الواقع ذات صورة وصورتها العناصر. ولكنها إن انفردت فلا بد أن تكون مقتنة بصورة أخرى ويظهر فيها عدم الصورة. ولهذا يجب أن تكون صورة منحازة بنفسها عن تلك المادة. إما مقتنة بعادة أخرى. وإما منفردة بنفسها ذلك أن التغير لا يمكن أن يتم إلا إذا كان أحدهما غير الآخر بوجه وإلا حدث من ذلك حالات منها: أن يطير الكون والفساد. وأن يطير وجود المحرك الذي من نوع التحرّك وأيضاً فلا تكون حركة إذ لا يكون فوق ولا

أسفل<sup>(٤٧)</sup>. والدليل على ذلك - كما يذكره ابن الصانع - أن الماء إذا فسد صار بخاراً وهو في هذه الحالة نجد أنه يخلع صورة الماء ويتصور بصورة البخار، لكن البخار لا يمكن أن يحصل صورة البخار بعد خلع صورة الماء بل أن صورة البخار، تكون مقتنة بالماء لأن صورة البخار موجودة بالقوة في الماء.

فالصورة في الجسم أما أن تكون على وجه مناسب لوجود المادة ذات الصورة كما هو الحال في كل جسم طبيعي. وأما أن تكون لها مادة لا على أنها هيولى لها تصورت المادة بها إذ كانت هي ذلك الجسم. بل على أنها موجودة في موضوع قابل للصور المتناقضة التي تكون إحداثها بالقوة إذا كانت الأخرى بالفعل فذلك هو طبعها، إذ أن صورة الجسم الطبيعي صورة هيولانية لا قوام لها بنفسها وإنما قوامها بالجسم الطبيعي حيث تتحد الصورة بالمادة وهذا يعني أن صورة البخار موجودة بالقوة في الماء وقوتها قوة لاحقة ضرورية لا تفارقها<sup>(٤٨)</sup>.

فإذا أمكن أن تكون صورة لا مقابل لها فإن المادة التي فيها إنما تكون بمثابة الموضوع فقط. ولم يست مادة إلا باشتراك الاسم<sup>(٤٩)</sup> فإن الهيولى لا نسبة لها في ذاتها إلى صورة من الصور. بل يمكن أن تكون لأى صورة على السواء، إذ أن كل متحرك فله محرك والمادة لا تخلو من صورة أصلاً، وإذا حصل فيها صورة ما كانت عند ذلك قابلة للمضادة الأخرى حتى إذا وردت عليها حركتها<sup>(٥٠)</sup>.

إذا كان ابن باجة فيما سبق قد أثبت وجود الصورة إلى جانب الهيولى. فإنه لكي يثبت تحقيق الجسم الطبيعي، فإنه يستعين "بمبدأ الحركة" إذ أن الصورة لا يمكن لها أن تتنقل وتحقق في الهيولى إلا إذا كانت هناك الحركة. ذلك أن التغير يفترض دائمًا غاية يتوجه إليها إذ لكي يمكن التغير فلا بد أن ننتهي إلى غاية، وهذه الغاية ليست شيئاً آخر سوى الصورة.

فالصورة هي غاية كل تغير أو هي الكمال لكل تغير "فإن في الصورة الطبيعية قوى تحرك بها الأجسام وتحريكها بها الأجسام وتحريكها بها الأجسام أيضاً على أنها المحركة"<sup>(٥١)</sup> ويقول أيضاً "الصور بالجملة هي كمالات الأجسام التي فيها"<sup>(٥٢)</sup>.

ولكن كيف يتم التغير؟؟؟

أن أي تغير لا يمكن أن يتم إلا إذا كان هناك ضرورة تقتضي هذا التغير ولكن يحدث هذا التغير فلابد من ثلاثة أشياء. متقابلين. وموضع<sup>(٥٣)</sup> كما لا بد من وجود ضد<sup>(٥٤)</sup> هو عدم تحقيق للصورة ولا ينبغي أن نفهم من ذلك أن أحد المتقابلين يتحول بنفسه إلى الطرف الآخر، وإنما لكي يتم التغير فلابد وأن يتتعاقب الواحد منها تلو الآخر على موضوع. على أن يظل هذا الموضوع ثابتا طوال هذا التغير، لأنه لما كان قانون التناقض يشترط أن الشيء لا يمكن أن يكون هو نفسه ضد. كان لا بد من افتراض شيء ثالث يتتعاقب عليه المتصادين وهو ثابت. وهذا هو الموضوع. وإن كان قابل للتغير<sup>(٥٥)</sup>.

وهكذا يتضح لنا أن التغير يتحقق المادة من حيث هي جزء متغير وهو المشار إليه<sup>(٥٦)</sup>. ويعلق "أرسطو" على ذلك بأنه، لما كانت الصورة يمكن أن تكون أحد الفضدين وإما أنه ليس البتة أحد الفضدين يمكن أن يكون موجوداً بالحقيقة فيلزم أن يضاف إلى الجوهر والصورة العدم ليقوم مقام الفضى الذي هو مؤقتاً غائب والذي متى توافرت الشروط يمكن أن يحل محل الفضى الآخر منفرداً ما دام موجوداً<sup>(٥٧)</sup>.

وهكذا يؤكّد ابن باجه أنه إذا كانت الصورة والمادة يمثلان مبدأين بالذات في وجود الجسم، فإن العدم يمثل مبدأ بالعرض في وجوده، من حيث إن

الجسم القابل للتغير تغيره صورة بعد خلع صورته الأولى وإن دل هذا على شيء، فإنما يدل على أن هناك شيئاً ثابتاً هو الموضوع القابل للتغير، وحالة كانت موجودة في هذا الموضوع ولكنها عدلت بحلول حالة أو صورة جديدة<sup>(٥٨)</sup>، وسوف نوضح فكرة العدم عند مقارنتها بالممكن عند حديثنا عن مراتب الوجود.

### ٣ - درجات الوجود:

يرى ابن باجة أن هناك ثلاثة درجات في الوجود: الموجود، وبقائه ما ليس بوجود، والممكن الذي يقع بينهما.

فالموجود هو الشيء الموجود، أما ما ليس بوجود فمن المجال وهو ما لا يمكن وجوده<sup>(٥٩)</sup>.

أما الممكن فهو موجود وغير موجود، ولكن لا في وقت واحد<sup>(٦٠)</sup> فقد يحدث أن يكون موجوداً، ويتحقق وجوده، فيصبح موجوداً، وقد يمتنع تحقيق وجوده فيظل غير موجوداً وما دام الممكن يتراوح بين الوجود واللاوجود فقد كان الممكن صنفين: الضروري: وهو ما لا يمكن عدمه.

الموجود المطلق وهو ما هو موجود وقتاً ما.

يقول ابن باجة " وكل معنى معقول فهو ضرورة إما ممتنع وجوده أو ضروري وجوده أو ممكن ".<sup>(٦١)</sup>

### الممكن وعلاقته بالزمان:

لما كان الممكن من الجائز أن يكون موجوداً ولا موجود ولكن ليس في زمان واحد فالزمان مرتب بالممكن تمام الارتباط فالممكن بحاجة إلى الزمان لكن يتحقق وجوده لانه بدون الزمان يصبح لا موجوداً، ولكن الممكن صنفان: ضروري، ومطلق فما هي علاقة الزمان بكل منهما؟

إذا نظرنا إلى الممكن الضروري وجدنا أنه يحتاج إلى الزمان ليتغلل من الإمكان إلى الوجود، أما الموجود المطلق من حيث هو إمكان فقد كان معدوماً في وقت من الأوقات، وقد يظن أنه يلزم أنه يكون معدوماً زماناً ولا نهاية، غير أن هنا لا يصح عليه إلا بالعرض لأن عدمه سيكون عدماً مطلقاً وعندئذ يفقد صفة الإمكان التي له<sup>(٦٢)</sup>.

### مبدأ العدم والإمكان:

إذا كان العدم المطلق يلزم عنه كما يقول "ابن باجة" الإمكان لزوم التكافؤ بالضرورة فهل تكون علاقة الممكن كعلاقة الصورة بالوجود؟ أم أن مل يمكننا أن نقول إن الإمكان هو العدم كما أن الصورة هي الوجود؟ أم أن الأمر يختلف عن ذلك؟ إن ابن باجة يرى أن الممكن من حيث إنه قابل لأن يتحقق في الوجود لا يمكن أن يكون عدماً بل إن الإمكان والعدم معنيان متقابلان في ذات الممكن<sup>\*</sup>. فالعدم نسبة الوجود المقابل إلى المادة من جهة ما هو وجود مقابل بالذات، وأعني بالمقابل ما يختلف منه الموجبة وال والسالبة المتناقضتان. وهو إذا حمل على موضوع واحد بعينه هو ونقضيه صار القولان متناقضين وأنقسموا الصدق والكذب<sup>(٦٣)</sup>.

ولتوضيح ذلك نقول أن الموضوع الواحد يتناوبه معنيان العدم والإمكان فأول معنى للموضوع هو العدم لأنه لم يكن موجوداً، ثم يأتي الإمكان ليتمثل المعنى الثاني، فالإمكان يعرض للموضوع بعد العدم، ولما كان العدم ليس شيئاً بالذات ولا يوجد عنه شيء أصلاً بل كانت خصائصه وماهيته أن لا يوجد كان مثابلاً للإمكان مقابلة تناقض ولما كان من طبيعة الممكن أنه لا بد وأن يتتحول إلى وجود، ووجوده في أن يوجد الشيء عنه في حين أن العدم عارض للممكن من جهة ما هو عكك بل من جهة أن الإمكان ليس العدم

موجودان معاً في الممكن كل منهما على جهة فلهذا كان الإمكان في الممكن متوجهًا نحو تمام الوجود، في حين أن العدم فيه يتوجه نحو الاستحالة<sup>(٦٤)</sup>.

معنى ذلك أنه ليس كل عدم مبدأ للكائن ولكن المقصود بالعدم هنا العدم المقارن للقسوة أي للإمكان (نظرًا إلى أن ابن ساجة يوحد بين الإمكان والقوه. ويقول إنها اثنان بالقول، واحد بالموضوع) وهكذا فكل مادة فيها عدم هو مبدأ لكون الشيء، فهو هيولى هذا الشيء.

فإذا افترضنا في زيد المريض أنه من الممكن أن يصبح، وأن لا يصبح فإننا لا نستطيع أن نضع "أن يصبح" مقابل "أن لا يصبح" من حيث الإمكان، بل إننا لا نستطيع أن نضعهما معاً في وقت واحد سواء كان ذلك الآن محصلًا أو غير محصل وهذا يعني أن إمكان الصحة وعدمها يصدقان على المريض بصرف النظر عن وقت محدد ولكنهما لا يمكن أن يجتمعان في آن واحد بحيث يكون زيد مريضًا وصحيحة معاً في وقت واحد لأن إمكان الصحة وعدمها يصححان متناقضين<sup>(٦٥)</sup>، وهذا ينتهي بنا إلى القول بأن الممكن المطلق الوجود يتقابل فيه الإمكان والعدم بحيث يتوزع الإمكان نحو التام والعدم نحو الاستحالة<sup>(٦٦)</sup>.

فحالة اللاوجود التي يبدأ منها التغير ليست بمعنى العدم المطلق، وإنما هي نوع الوجود واللاوجود في آن واحد، هي نوع من الوجود من حيث إن هناك، استعداداً لقبول الصورة الجديدة غير المتحصلة بعد، وهي نوع من اللاوجود لأن الصورة لم تتحقق بعد وإذا فتحنا في هذه الحالة بزيادة حالة وسط بين الوجود المطلق والعدم المطلق. والتغير يتم بالانتقال من هذه الحالة المتوسطة إلى حالة التحقق التام للصورة.

#### ٤ - مكانة الصورة والمادة:

إذا كانت المادة لا يمكن أن تنفرد وتوجد بذاتها، فإنها ضرورة في كل جسم تحتاج في وجودها إلى التلبيس بصورة إما قريبة وإما بعيدة، والأمر فيها على ما يقوله أفلاطون أنها لفقرها وقبحها تهرب من أن تظهر نفسها فكأنها تستر بأي صورة أمكنت<sup>(٦٧)</sup>. فكان المادة لها نزوع طبيعي إلى الصورة كما يقول أرسطو حيث إنها تكون دائمًا في حالة تعشق متمر من أجل تحقيق وجودها، أي من أجل تحصيل الصورة وهذا التعشق المتمر نحو الصورة من جانب الهيولي يسمى باسم الحركة<sup>(٦٨)</sup>.

أما الصورة فإن ابن باجة يهتم بها اهتمامًا خاصًا ويعطيها نفس المكانة التي أعطاها لها أرسطو من قبل فإذا كان "أرسطو" قد أعطى الصورة مكان الصدارة، وجعلها أساس التغير فهي كمال أول للهيولي وهي التي تعطي الهيولي الوجود بالفعل. أي أنها هي التي تحدد شكل الهيولي وتعينها كموضوع. وأنها من ناحية أخرى بما أنها فعل فهي جوهر لأنها تتضمن الماهية الجوهرية للشيء الموجود (ولهذا فهي متقدمة من الناحية الجوهرية على القوة). كذلك نجد ابن باجة يعتبر أن الصور بالجملة هي كمالات الأجسام التي فيها<sup>(٦٩)</sup>، وهي ليست كمالات فقط بل كمالات متمكنة فيها كالملكات وهو الذي يسمى استكمالاً.

وإذا كان ابن باجة يصف كل من المادة والصورة بالطبيعة إلا أنه يقيم بينهما ميزان التفاضل ويقرر أن الصورة أخلق بها أن تكون طبيعة من المادة، هذا بالإضافة إلى أنه يعتقد أن حركة الكون والفساد تابعة للصورة لا للمادة<sup>(٧٠)</sup>.

## ٥ - تجوهر الأجسام:

يذهب ابن باجة متابعاً لارسطو إلى أن كل جسم مركب من جزئين هما "الصورة والمادة" . . . وقد بين أرسطو أن هذه كلها (يقصد الأجسام) مؤلفة من صورة ومادة على ما هي عليه الأجسام الصناعية، وأن نسبة التماسك في الذهب إلى مادة الذهب كنسبة شكل الكرسي إلى الخشب<sup>(٧١)</sup>. أي أن الجسم سواء كان صناعياً أم طبيعياً فهو مركب من صورة ومادة. فإن محاولة إثبات وجودهما إنما ترتكب على معرفة ماهية الجسم وأى الأعراض التي تقومه يقول ابن باجة "إن ما ينسب إلى الجسم لا يخلو أبداً أن يكون جوهرًا لذلك الجسم أو عرضاً فيه، وظاهر أن ما كان منه عرضاً في الجسم أنه لا قوام له إلا بذلك الجسم وذلك الجسم يجري مجرى المادة لذلك العرض وبذلك يصير العرض شخصاً ما يشار إليه، فاما ما هو جوهر لذلك الجسم المشار إليه وبه قوام ذلك الجسم فهو صورة أو مادة"<sup>(٧٢)</sup>.

فإذا كان ابن الصائغ قد وصف الصورة بأنها الجوهر، فذلك لأن الصورة هي التي تمثل ماهية الشيء، والجوهر هو الماهية، ومن ناحية أخرى فإنه لما كان العلم لا يتعلّق بالجزئيات وإنما بالكليات وكانت الماهيات هي وحدتها الكليات، فالصورة إذن جوهر.

لكن ابن باجة يطلق أيضاً الجوهر على المادة أو الهيولي، ذلك لأن الهيولي لما كانت غير موجودة في موضوع وتعاقب عليها الصور، وكان الجوهر ما لا يحل في موضوع كما يقول أرسطو فالمادة إذن هي الجوهر.

أما إذا كان الجوهر يطلق على الجسم المركب من المادة والصورة فذلك لأن قيمة المادة لا تظهر إلا بإضافتها إلى الصورة والصورة هي التي تمثل الماهية. ولكن يتجوهر الجسم فلا بد وأن يكون مركباً من مادة وصورة<sup>(٧٣)</sup>.

فإذا رجعنا إلى آراء الطبيعين في الجوهر وجدناهم يفهمون الجوهر على ثلاثة معانٍ:

أولاً: إن الجوهر يطلق على الجسم من حيث هو مجرد عن موضوع أي أن الجوهر الكلّي هو الجسم دون موضوع وأن الأبعاد الثلاثة موجودة بذاتها مستفيدة عن موضوع.

ثانياً: أن بعض الطبيعين يرى أن أبعاد الجسم لها موضوع والأبعاد صورة له بها يتقوم وأن الجوهر هو تلك الأبعاد من حيث هي مقوله على موضوعها مقومة لذاته.

ثالثاً: أن البعض الآخر يرى أن الجوهر هو الموضوع، وأن أبعاد الجسم عرض فيه يساويه، وأن الأبعاد تعتبر عرض في ذلك الجوهر وخاصة به.

وهم يستدللون على ذلك بأن الجوهر قد يلحظه تخلخل فيزيدي في جميع أقطاره أو يتکافئ فينقص في جميع أقطاره، وأن الذي يقبل الزيادة والنقصان موضوع ما. كما أن الجوهر أيضاً قد يقبل البياض ثم يزول البياض ويقبل لوناً آخر وذلك الجوهر باق غير البياض وغير اللون الذي يقبله عند زوال البياض<sup>(٧٤)</sup>.

أقول إذا كان الطبيعيون يفهمون الجوهر على هذا فإن معنى ذلك أن الجسم قد تتغير صورته لكن جسمته تبقى بالمعنى الجوهرى من غير اختلاف ولا تغير في ذاته وهذا يؤدي إلى إثبات أن الجسم الطبيعي جوهر.

وهكذا يتضح لنا أنه إذا كانت الصورة لا يمكن لها أن تنفك عن الهيولى، والهيولى لا تقوم إلا بالصورة فإن ذلك يرجع إلى طبيعة الصورة والأعراض وارتباط كل منها بالمادة. فإذا كانت المادة مفتقرة دائمًا للصورة.

وكان الصورة هي المقومة لها، فإن الأعراض تمثل المحمولات التي حصلت في الهيولى بعد أن تقوم جوهرًا جسمانياً بالفعل (أى بعد ارتباط الصورة بالمادة وظهور ذلك في صورة جوهر الجسم) وإذا كان لكل جسم ماهية معينة تتحدد حسب مادته وصورته فإن له أيضًا أعراضًا تعرض له من خارج بعد تصورنا لمادته يقول ابن باجة "فإن الهيولى أنها يوجد لها من الأعراض الأول أحد الأضداد. وأول الأعراض وجودًا فيها الأطوال. فلذلك توجد أبدًا مجسمة ثم بعد ذلك أنواع الكيف والأين إلى سائر ما للجسم من المقولات العشر، فكل صورة في مادة فإن الأطوال تلزمها لأن الصورة أما أن تكون لبسيط فقد قيل لها من أجل المادة الأطوال أو تكون لمركب فهي عن ذات الأطوال ويلزمها من أجل صورتها النوع من الطول الذي يوجد لها سواء كانت نسبة أبعاده الثلاثة بعضها إلى بعض محددة كالحيوان، أو كانت لها بالعرض كقطعة ذهب فإنها قد تكون كره فتكون أبعادها الثلاثة متساوية فإذا مدت فصارت مستطيلة تقرب أبعادها بعضها من بعض" (٧٥).

سواء كانت الصورة بجسم بسيطي، أم جسم مركب فإن الأعراض تلحقها، وإذا كنا نتحدث عن الجسم المركب (من مادة وصورة) فإن الأطوال لا بد وأن تلحقه سواء كان هذا الجسم أبعاده الثلاثة متساوية أو محدودة (٧٦).

وابن باجة في هذا القول يتابع أرسطو ومن جاءه من فلاسفة الإسلام كابن سينا الذي يذهب إلى القول بأن إمكان فرض خطوط ثلاثة متلقاطعة على روايا قوانين هو ماهية الجسم وحقيقةه، وهو الذي من أجله نطلق على الجسم أنه جوهر طويل عريض عميق، وأنه جوهر قابل للأبعاد الثلاثة (٧٧).

فالجسم إذن هو الجوهر الذي له صورة محددة ولا يظهر وجوده إلا بها، أما سائر الأعراض فإنها كلها أمرور ليست مقومة له بل تابعة لجوهره،

ويحسب قدر هذه الصور يكون قدر الأجسام التي هي كمالات لها فإننا نجد في الموجودات. موجودات محدودة بالطبع وهي التي لا يمكن أن يوجد في أحدها شيء يجزء لأن الكمال متى لم يوجد لم يكن ذلك الموجود. مثل الإنسان والفرس، فكل منها لا يمكن أن يوجد بجزء لأن ذلك يفقد وجوده الحقيقي الذي يتقوم به أعني جوهره<sup>(٧٨)</sup>.

وهكذا يتضح لنا أن هناك مبادئ ثلاثة يفسر بها الموجود الطبيعي. فلدينا موضوع (مادة أو محل) وصورة (هي حالة فيها) ونسبة المادة إلى الصورة شبهها ابن باجة نقلًا عن أرسطو بأنها نسبة التماسم في الذهب إلى مادة الذهب كنسبة شكل الكرسي إلى الخشب أما العدم فليس هو بذات موجودة على الإطلاق ولا معروفة على الإطلاق بل هو ارتفاع الذات الموجودة بالقوية.

وقد يعتقد البعض أن البرهنة على وجود مبادئ يفسر بها الموجود الطبيعي إنما هي من خصائص الفلسفة الأولى أو (العلم الإلهي). ولكننا نعقب على ذلك بأن صاحب العلم الطبيعي لا يتناول دراسة هذه الأمور إلا إذا كان صاحب العلم الإلهي قد درس مبادئها وأثبت وجودها ببراهين معينة وفي هذه الحالة تكون دراسة "ال الطبيعي" قائمة على أساس محدودة. إذ كيف يتمنى له بحث أمور معينة دون معرفة ماهية هذه الأمور. وإذا كما قد أشرنا إلى دراسة ابن باجة الميتافيزيقية لمبادئ الصورة والمادة والعدم، وتجمهر الأجسام وهي أمور من خصائص الفلسفة الأولى. فإن ذلك يعود إلى أنها لم تفرد لابن الصانع جزءاً من كتابنا هذا لإبراز هذه الأمور، ولأن ابن الصانع قد أشار إليها إشارات موجزة في مصنفاته.

إذا كان ابن باجة قد انتهى إلى إثبات أن الجسم الطبيعي مركب من مادة وصورة يمثلان مبدأين أساسيين من المبادئ التي يتقوم بها، فإنه لكي يفهم طبيعة الموجودات في عمومها، فإنه يدرس عللها المختلفة فيفترض أن هناك علاً أربعة هي المادة، الصورة، الفاعل، الغاية، والعلل الثلاث الأولى يمكن أن تجتمع في مجموعة واحدة، أما العلة الأخيرة فهي تتفرد عن العلل السابقة من حيث إنها نهاية الفعل وغايته "ووجد العلم بوجودها أولاً في الثلاثة التي هي المادة، الصورة والفاعل بينما، ووجد الرابع وهو الغاية مشكوكاً فيه".<sup>(٧٩)</sup>

#### ١ - العلة المادية:

والعلة المادية تطلق على مادة الشيء وهي أول أنواع العلل. يقول أرسطو "إن السبب يقال على وجه واحد، ما عنه يكون الشيء وهو فيه. ومثال ذلك النحاس لتمثال الإنسان والفضة لتمثال الفيل وأجناس هذين".<sup>(٨٠)</sup> أما ابن باجة فيقول أن المادة "مث قولنا التمثال من نحاس والإبريق من نحاس والإنسان ذو عظم ولحם، والفرس ذو لحم وعظم".<sup>(٨١)</sup>

#### ٢ - العلة الصورية:

وهي ماهية الشيء أو فكرة التمثال الموجدة في ذهن المرء عن التمثال وفكرة صانع الكأس هذه قبل صنعها وقد رأينا في دراستنا للموجود الطبيعي مدى الارتباط الجوهري بين المادة والصورة وكيف أن الجسم لا يكون وجوده إلا بهما معاً.

#### ٣ - العلة الفاعلية أو المحركة:

وهي التي تشير إلى الفاعل أو ما تصدر عنه الحركة والسكون. كالطبيب

بالنسبة للمربيض أو كالمثال بالنسبة للتمثال، وكالاب بالنسبة للطفل "فإن الأب من جهة ما هو أب سبب وجوده آباً الابن الذي وجد له، وكذلك الابن من جهة ما هو ابن سبب الأب من جهة ما هو أب (٨٢).

٤ - العلة الغائية:

وهي عبارة عن النهاية التي ينتهي إليها الفعل، والتي من أجلها خرج الشيء من القوة إلى الفعل، كالصورة النهائية التي يتحول إليها مادة التمثال (النحاس - الفضة) ويضرب لنا أرسطو مثلاً لذلك بالصحة عند المشي «فإنه إذا قيل لم يمشي فلان؟ قلنا» ليصبح بدنـه. وإذا قلنا ذلك اعتلـنا بأنـا قد أديـنا العـملة»<sup>(٨٣)</sup>

وهكذا يرى ابن باجة أنه إذا قلنا في الماء أنه متصبغاً فإنه يصنعه  
البناء من حجارة أو لب أو طين ليحمل السقف، استعمل في هذا القول من  
الفصول الصورة، والفاعل، والغاية والمادة<sup>(٨٤)</sup>.

ويؤكِّد ابن باجة ذلك ويذكُّر أنَّ «الفاعل» و«الغاية» يمكن أن يوجد كُل واحد منها في حد الآخرين بجهتين مختلفتين فبأنَّ الغاية إذا كانت أشرف من الفاعل فإنَّ الغاية تؤخذ في حد الفاعل. بما أنَّ الفاعل يوجد في حد الغاية إذ هو الفاعل للغاية مثل صورة الشمرة وما تُمْرِه فإنَّ صورة النخلة مثلاً هي

الفاعلة للثمرة والثمرة هي غاية صورة النخلة التي من أجلها وجدت صورة النخلة<sup>(٨٦)</sup>.

وهكذا فمعرفة أي شيء من الأشياء مرتقبة بمعرفة المادة التي يتكون منها هذا الشيء وبمعرفة الصورة التي يتحدد بها. والمكون الذي كونه. والغاية من تكوينه.

وما يذهب إليه ابن باجة في هذا القول قد عبر عنه أرسطو كما ذكرنا وعبر عنه ابن سينا أيضاً فابن سينا يذهب إلى أن العلل الاربعة تعد متكاملة بالنسبة لوجود الشيء وهذا التكامل ناتج من أن كل علة لها وظيفة محددة مؤثرة وإن اختلفت درجة التأثير فالغائية تؤثر في الفاعلية من جهة اتجاه الفعل، والفاعلية تؤثر في الغائية من جهة وجود الفعل لأنه بدون الفعل لا تصور الغاية، وهو بدوره ما يرتبطان بالعتنين الصورية والمادية اللتين تكونان ماهية الشيء وطبيعته<sup>(٨٧)</sup>.

#### خامسًا، القوة والفعل:

تغلغل فكرة القوة والفعل في مذهب ابن باجة الطبيعي وتتدخل في تكوين الموجود الطبيعي خاصة عند إدراك علاقة الهيولى بالصورة، وتقوم الجسم الطبيعي، كما أنها تتدخل في لواحقه خاصة مبدأ الحركة.

وفكرة القوة والفعل وإن كانت لا تمثل مبدأ من المبادئ الذاتية التي يقوم بها الموجود الطبيعي كالصورة والمادة، أو العرضية كالعدم مثلاً، إلا أنها تعد من لواحقه كالحركة والسكن، والزمان والمكان واللامتناهى، وقد أثرت أن تحدث عنها في الجزء الخاص بمبادئ الموجود الطبيعي لأنها كما ذكرت يمكن أن تفسر لنا تغير الموجود الطبيعي وانتقاله من حال إلى حال.

وقد استعان ابن باجة بفكرة القوة والفعل حتى ينتهي إلى مقارنة الصورة

للمادة، فمن الحال أن يكون الشيء بالقوة من كل وجه، أي من الحال أن يكون الشيء هيولى على الدوام إذ أن معنى ذلك بطلان التغير، وانتفاء الحركة وبالجملة الكون والفساد<sup>(٨٨)</sup>.

فلا بد لكي تتغلل الهيولى من حالة إلى حالة من أن يكون هناك سبب أو قوة تحركها من الوجود بالقوة إلى الوجود بالفعل. وعلى هذا تكون المادة هي مبدأ الوجود بالقوة وتكون الصورة هي مبدأ الوجود بالفعل فإذا كانت المادة لا وجود لها طالما أنها بالقوة. وتكون الصورة هي مبدأ الوجود بالفعل. فإذا كانت المادة لا وجود لها طالما أنها بالقوة والإمكان<sup>(٨٩)</sup> فلا بد أن تنضاف إليها الصورة، وعلى هذا يكون الكون مسؤلًا من مبدأين متضاديين هما الصورة والمادة والصورة تمثل الفعل والمادة تمثل القوة يقول ابن باجة "ظاهر الذي يفعل من حيث هو ما يفعل موجود بالفعل وما ينفعل موجود بالقوة. فإن قولنا "يفعل" يلزم عنه بالذات لا بالعرض أن يكون موجوداً بالفعل مشاراً إليه وأما ما ينفعل فيلزم عنه أن يكون موجوداً بالقوة وما يفعل يساوق في الوجود ما ينفعل ويلزم عن وجوده ضرورة"<sup>(٩٠)</sup>.

إذا كان الفعل هو عالم تحقيق ماهية الشيء فلن تكون القوة سوى ضد لل فعل، ولهذا فإن القوة لا يمكن أن تعرف إلا بضدها أي بما مستثير عليه وما مستكون عليه بالفعل، وليس للقوة أي مفهوم إلا بإضافتها إلى الفعل. إذ أن الفعل يظل دائمًا المركز الذي تتجه إليه جميع الموجودات التي تكون بالقوة. فما بالقوة وما بالفعل يمثلان طرفين متناقضين مadam ما بالقوة خاليًا من الحركة التي تجعله بالفعل يقول ابن باجة "والشيء إذا كان بالقوة جملة فليس هو بالقوة أصلًا ذلك الشيء ولا فيه جزء من أجزاء القوة"<sup>(٩١)</sup>.

ولكن هذا القول لا يعني أن ما بالقوة لا يصبح بالفعل لأن تصوراً من هذا النوع ينفي الحركة، وينفي الزمان الذي لا تكون الحركة إلا فيه. ولهذا

فإن كل ما بالقوة إنما يصير بالفعل أيضاً إذا كانت الحركة وكان الزمان، فالسابق يتحرك حتماً إلى جهة اللاحق ومن هنا لم يكن الفعل هو الذي يتحرك. وإنما كان المتحرك ما هو بالقوة وكانت الحركة دائماً ما هو بالقوة إلى ما هو بالفعل حيث إن التغير لا يتم إلا بين خدين والتغير الذي يحدث هنا والذى ينتقل فيه الشيء من القوة إلى الفعل لا يعني حدوث ماهية جديدة لم تكن موجودة من قبل وإنما يعني حلول صورة موجودة في الطبيعة وغير جديدة في هيولى موجودة أيضاً في الطبيعة وغير جديدة لأنها قبل أن تظهر في الصورة الجديدة كانت هيولى لصورة قديمة "وهذا هو الكون المضاد للفساد" (٩٢).

#### التقدم الزماني للقوة على الفعل:

هل تقدم القوة على الفعل أم الفعل على القوة.

لما كان التقدم أما أن يكون بالسببية أو بالزمان أو بكلامما معنا فإننا نلاحظ أن أكثر الفلاسفة الطبيعيين قبل أرسطو بل كلهم كانوا يرون أن القوة متقدمة على الفعل بالزمان وبالسببية ولذلك قال قوم منهم بالخلط وبالجزاء التي لا تنتهي والحركة غير المتقطمة، وذلك لأنهم لم يأخذوا في حسابهم سوى المبدأ الهيولاني من حيث إنهم نظروا إلى قوى الأشياء الجزئية وجعلوها تتقدم على هذه الأشياء بهذين المعنين (السببية. والزمان) فحكموا على أجزاء العالم حكماً كلياً (٩٣).

ولكتنا إذا نظرنا إلى العلم الطبيعي الذي يتخذ من مبدأ "أن كل متغير فله مغير" أو كما يقول ابن باجة "لما كان كل تكون فلا بد له من مكون" (٩٤) وكل متدرج فله مارج (٩٥) فإن الفعل متقدم على القوة بهذين المعنين.

فمن جهة السببية نجد أن القوة فيها كفاية أن تخرج إلى الفعل بذاتها، بل لا بد من قاعل يخرجها من القوة إلى الفعل فالفعل متقدم على القوة

بالسيبة من جهة أنه سبب فاعلى وغائى والسبب الغائى إنما هو سبب الأسباب إذا كانت تلك الأسباب إنما توجد من أجله أما من جهة الزمان فإن ابن باجة يجعل القوة متقدمة على الفعل بالزمان<sup>(٩٦)</sup>. وهذا التقدم إنما هو تقدم بالمرتبة، فإن التقدم الزمانى سواء كان بالقوة أو بالفعل فهو موجود للمتقدم عليه بالعرض، أي أنه إذا كانت أسباب الشىء متقدمة على الشىء بالزمان فما ذلك إلا لأن عارض عرض للأشياء الجزئية المكونة الفاسدة، لأنه لو كان ذلك للأسباب الفاعلة بالذات لما كان يوجد سبب أزلى أصلًا وإذا لم يوجد الأزلى لم يوجد الكائن الفاسد على نحو ما نجده في العلم الطبيعي.

وهكذا فإن كانت القوة متقدمة على الفعل بالزمان فهي متاخرة بالنسبة، ذلك أن ما بالفعل هو كمال ما بالقوة ومن أجله وجدت القوة.

\* \* \*

بهذا يكون ابن باجة قد أوضح لنا رأيه فيما يتعلق بمبادئ الموجودات سواء كانت ذاتية أو عرضية ولما كانت هذه المبادئ وحدتها لا تكفى لفهم طبيعة ذلك الموجود من تغير وحركة وسكنون فإنه يشير إلى علل الموجودات الطبيعية والتي عن طريقها يكتمل تفسيره لمبادئ الموجودات سواء من حيث ماهيتها أو من حيث وجودها وكيف تتكامل "العلل الأربع" في إظهار الشىء وهكذا نستطيع معرفة حقيقته. لكن تعريف ابن باجة للطبيعة ودراسة مبادئ الموجودات الطبيعية وعللها يستوجب دراسة الحركة إذ أنها أساس التغير وبدونها لا نعرف ماهى الطبيعة وهو ما سنحاول أن نوضحه في القسم الثاني من هذا الفصل مع دراسة لواحق الأجهام الطبيعية الأخرى.

## ٢ - القسم الثاني: لواحق الأجسام الطبيعية:

أولاً، الحركة:

### تمهيد

إذا كان ابن باجة قد ميز في الموجودات بين موجودات توجد بالطبع كالحيوانات وأعضانها والنباتات والعناصر، وموجودات بالإرادة وتكونها الصناعة كالسرير والكرسي فإن تفرقته هذه إنما ترتبط ببدأ الحركة الذي تقوم عليه الطبيعة بأسرها.

ذلك أن النوع الأول من الموجودات إنما تُحمل في ذاتها مبدأ حركتها وسكونها، أما النوع الثاني وهو أنواع الصناعة فليس فيها قوة الحركة والسكنون وهي عاجزة عن أن تتحرك بقوّتها فيها، إنما تتحرك ما دام المحرّك لها موجوداً<sup>(٩٧)</sup>.

وقد سبق أن ذكرنا أن مبدأ الحركة إنما يتغلغل في ثواباً مذهب الطبيعى وفي المبادئ التي يقوم على أساسها علم الطبيعة خاصة تركيب الموجود الطبيعي فإذا كانت المادة في كل جسم تحتاج في وجودها ضرورة إلى التلبس بصورة، فإن لديها نزوعاً طبيعياً إلى الصورة أوضضه أرسطو، ذلك أن هذا التلمس المستمر نحو الصورة من جانب الهيولى إنما هو حركة من أجل تحقيق وجودها أي من أجل تحصيل الصورة<sup>(٩٨)</sup>. لكن مبدأ الحركة لا ينطبق على المادة فقط، وإنما نجد الصورة هي أيضاً تكون في حالة حركية حتى تظهر في مادة "فإن الصور الطبيعية فيها قوى يحرك بها الأجسام ويتحرك بها الأجسام أيضاً على أنها المحرّكة"<sup>(٩٩)</sup>.

ولا شك أن تقريره لمبدأ العلل الاربعة رغم أنه لم يفصل القول فيه إنما يدل دلالة واضحة على أن الحركة هي أساس كل علة من العلل، وهي ليست

مبادئ تصورية وإنما هي مبادئ حركية تتكامل كلها من أجل إظهار الشيء في حيز الوجود.

فالعلة المادية هي علة انفعال<sup>(١٠٠)</sup>، ولكنها تفترض استعداداً، أما العلة الصورية فطالما أنها تضفي على المادة حقيقتها وتعينها فإنها تعد علة فعالة لأن بها يتم كمال الشيء<sup>(١٠١)</sup>، أما العلة الفاعلية فهي الحركة تعينها أو هي علة الحركة فهي سبب التحرك وانتقال الشيء من القوة إلى الفعل. فإذا كانت هذه العلة تفيد الوجود فإن إفادة الوجود في الطبيعتيات هو مبدأ حركة<sup>(١٠٢)</sup>، أما العلة الغانية فإنها وإن كانت متضمنة في العلة الفاعلية وشكك ابن باجة في وجودها إلا أنها تكشف عن غاية الفعل إذ أن الصورة تتحقق في مادة طبعاً لهذه الغاية.

أما فكرة القوة والفعل فهي أساس مبدأ الحركة والتغير وابن باجة يؤكّد أن الحركة تكون دائمة ما هو بالقوة إلى ما هو بالفعل، لكن الحركة هنا تفيد التغير وما بالقوة لا يصير شيئاً بالفعل إلا إذا كانت هناك ضرورة تقتضي هذا التغير من القوة إلى الفعل "وما بالقوة فلا يصير شيئاً بالفعل حتى يصير لكون تغير ضرورة"<sup>(١٠٣)</sup> . إذ يقول "أن كل ما بالقوة إنما يصير بالفعل أيضاً إذا كانت الحركة وكان الزمان"<sup>(١٠٤)</sup>.

فكأن مبدأ الحركة هو نقطة الارتكاز التي يستند إليها الموجود الطبيعي في تتحققه من ناحية، كما أنها أيضاً ترتبط تمام الارتباط بلواحق الجسم الطبيعي من حيث إنها أصل الزمان، وللمكان ارتباط معين بها سنوضحه فيما بعد.

وإذا كانت الحركة والزمان والمكان من لواحق الجسم الطبيعي فإن الحركة تعد أول لواحقه من حيث إنها تعتبر أصل الزمان وأساسه<sup>(١٠٥)</sup> ، ولا يمكن أن تم الحركة إلا إذا كانت في مكان<sup>(١٠٦)</sup> وإذا كان ابن باجة يعتبر الحركة هي أساس الطبيعة ومحورها فإنه أيضاً يعتبرها بأنواعها محور دراسته

للموجود الطبيعي المتحرك بالاستحالة المؤدية إلى كون جوهر وفساد آخر. وهي موضوع كتاب ابن الصائغ في الكون والفساد<sup>(١٧)</sup>، كما أن دراسة الموجود الطبيعي المتحرك بالنقلة إنما هو موضوع كتاب السماء والعالم<sup>(٤)</sup>، أما دراسة الموجود الطبيعي المتحرك نحو النمو والتقصان فهو موضوع كتاب النفس<sup>(١٨)</sup> والحيوان<sup>(٩)</sup>.

### ثانياً، الأمور التي تقتضيها الحركة،

يتضح من الاطلاع على آراء "ابن باجة" في الحركة أن ثمة أموراً تتعلق بها الحركة ولا يمكن أن تتضح إلا بإبرازها، من هذه الأمور: ضرورة تحقق الحركة في جسم، صلة الحركة بالمحرك والمحرك، ارتباط الحركة بالزمان والمكان واللاتهائي، الحركة بين القوة والفعل.

#### ١ - المحرك والحركة:

يرى ابن باجة أن هناك نوعين من الحركة، وأن محرك كل منها مخالف بالطبيعة لمحرك الأخرى، فالحركة السرمدية محركها واحد موجود بالفعل دائمًا وكان مما ينافقه مناقضة كبيرة أن يكون تارة محركًا وتارة أخرى غير محرك<sup>(١١)</sup>.

أما الحركة الكائنة الفاسدة فمحركها يمكن أن يكون واحداً كما يمكن أن يكون أكثر من واحد. فإذا كان واحداً كان طوراً محركاً، وطوراً آخر غير محرك مثل نقل الحجر بالنسبة إلى الحجر فإنه يحرك الحجر من أعلى إلى أسفل إذا خلى في الفضاء ويقف عن الحركة إذا قام في وجهه عائق كاستقراره فوق سطح الأرض إلخ<sup>(١١)</sup>.

إذا كان المحرك أكثر من واحد فإن الحركة تستقبل من الواحد إلى الآخر فيكون السابق منها محركاً اللاحق يقول ابن باجة "وما يتحرك عن محرك

بهذه الصفة فله أكثر من محرك واحد، فيكون له تحرك أخير وهو الشيء الذي يلي المتحرك كالقلodium للخشب، ومنه أو هو الصناعة والأخير على ما تبين لا يحرك دون الأول، فاما الأول فإنه يحرك دون الأخير، فإن الحركة إنما توجد في حين وجودها بحضور تحرير المحرك الأول، فالمحرك الأول فاعل للحركة وإليه تنسب<sup>(١١٢)</sup>.

لكن من خصائص الحركة التي عن أكثر من محرك أنها لا بد وأن تقف إذا قام في وجهها عائق، ففي حركة النار مثلاً أثناء الاحتراق نجد أن الشرارة الأولى تحرق جسماً معيناً ومنه يتنتقل الحريق إلى جسم آخر وهكذا...، لكن النار تقف عن الانتشار إذا صادفت جسماً غير قابل للاحتراق<sup>(١١٣)</sup>.

والمحرك كما يقول "ابن الصانع" قد يكون جسماً وقد يكون لاجسماً ولا قوة جسمانية إن كل شيء أما أن يكون جسماً أو في جسم أولاً يكون جسماً أصلاً ولا في جسم<sup>(١١٤)</sup>. فالمحرك إذا كان جسماً فإنه يحرك بآن يتحرك "والقوى المحركة إذا وجدت في الأجسام فإنها إما أن تكون صوراً أو أعراضًا"<sup>(١١٥)</sup> وأما المحرك إذا كان غير جسم فهو الذي يحرك ولا يتحرك كالمحرك الحركة الأولى، ومحرك سائر الحركات الذاتية، ثم هناك أيضاً المحرك الأول الذي هو متحرك بالعرض وهو واحد بعد آخر وهو آخر الحركات الأولى مرتبة وهي أنفس الحيوان فقط<sup>(١١٦)</sup> وكذلك يقول ابن الصانع "والقوى المحركة قد تكون موجودات لكن ليست في أجسام ولا تحتاج إلى برهنة مثل العقل الفعال، والعقل المستفاد"<sup>(١١٧)</sup>.

وهكذا نرى أن المحرك قد يكون بالعرض، وقد يكون بالذات فالمحرك بالعرض قد يحرك بنفسه وقد يحرك بتوسط شيء آخر، أما واحد أو أكثر من واحد وهذه الوسائل هي آلات أو كالآلات للمحرك، فإننا نجد مثلاً الإنسان يحرك اليد، واليد تحرك بدورها العكار الذي يحرك الحجر، والمحرك الأول هنا

هو الإنسان وإليه يسب الفعل في الحقيقة. فكل هذه الأشياء الموجودة بين المحرك والمحرك إنما هي وسائط<sup>(١١٨)</sup>.

إلا أن سلسلة هذه الوسائط لا بد وأن تكون متناهية لأننا لو قلنا أنها ليست متناهية فلن نستطيع أن نقرر أن للحركة علة.

أما المحرك بالذات فهو الذي يحرك نفسه دون وسائط. ولما كانت الحركة من الأشياء التي هي متصلة<sup>(١١٩)</sup>. فكل ما هو محرك بالذات فهو متصل والمحرك عن محرك بهذه الخاصية بعد دائم الوجود، وسبب دوام وجوده اتصاله بمبدأه ومبدأه أول، فهذا المحرك ليس بجسم، ولا في جسم، ولا يمكن أن يكون له اتصال إلا بالوجود فقط "فلذلك إن كان شيء وجوده لغيره وكان ذلك الذي وجد من أجله جسمًا، لزم ضرورة أن يتصل المتقدم بالتأخر اتصالاً جسمانياً، وإن كان التأخير ليس قوامه بذلك المتقدم حتى يكون التأخير في المتقدم كالصحة في الإنسان فضرورة سيكون هذا جسمًا، فإن لم يكن جسمًا لم يكن بين المتقدم والتأخر اتصالاً<sup>(١٢٠)</sup>" وهكذا تخلص إلى أن المحرك قد يكون غير مجانس للأجسام التي يحركها كمحرك الأجرام المستديرة فهو يحركها بالضرورة.

وقد يكون مجانساً لها فيكون له هيولى قابلة للصورة فمثلاً هنا خشب وكرسي بالقوة، فقد يكون كرسيًا وهو خشب كما كان، فإن الكرسي غير مجانس الخشب مثل ما يجانس الحرار البارد، وليس قوة الكرسي مقترنة بالخشب بالذات، والخشب ليس هو سبب وجود القوة في الخشب إلا على جهة أخرى<sup>(١٢١)</sup>، أما الحرار والبارد فإن وجود الحرار حاراً هو سبب كونه بارداً بالقوة لأن نسبة الحرار والبارد إلى المادة نسبة واحدة.

فإذا كان المحرك له هيولى لزم من ذلك أن يكون للمحرك عند التحرك نسبة وذلك كالاجرام المستديرة والاسطقطات، وإن كان التحرك في الكم لأن

ليس بذى أجزاء. فإذا كان هذا المحرك مكتفىًّا بتحريكه بنفسه فذلك محرك ضرورة دائمًا وحركته سردية وهو المحرك الأول، وإن لم يكن مكتفىًّا بنفسه فإنه يتبع تحريكه نسبة إلى المعاكس له وإن أمكن أن يحرك تارة وأخرى لا يحرك كالعقل فإنه يحرك تحريرًّا مختلفًا كما يوجد في أكثر المتوسطة<sup>(١٢٢)</sup>.

## ٢ - الحركة والجسم (المحرك)

إذا كنا قد أثبتنا وجود محرك وحركة بالفعل فلا بد من أن يكون هناك منحرك أيضًا لأن شروط تمام الحركة إنما تقضى وجود المحرك والمحرك وحسبما يكون المحرك والحركة يكون المتحرك. فهو أما أن يكون متحركًا حركة سردية، وإما أن يكون متحركًا حركة ذاتية فاسدة<sup>(١٢٣)</sup>.

فإذا تساملنا هل من الممكن تحقيق الحركة بدون جسم، كانت إجابتنا بالغنى، لأننا رأينا سابقاً أن حركة نقل الحجر إنما تكون بالحجر ذاته، وأن حركة النار إنما تكون بالأجسام القابلة للاحتراق ذاتها، وكذلك الأمر بالإضافة إلى حركات الحيوان وإلى تبريد الثلج، فإذا كانت الحركة غير ممكنة التحقق إلا في الجسم. فإننا نتساءل مرة أخرى هل يصدق ذلك على كل من المحرك والمتحرك؟؟

في بالنسبة للمحرك يرى ابن باجة أن كل حركة إنما هي وليدة القوى المحركة في الجسم المتحرك وأن هذه القوى موجودة ضرورة في جسم المحرك ولكن هذا لا يعني أن القوى المحركة موجودة دائمًا في أجسام متحركة فقد تكون موجودات لا في أجسام مثل العقل الفعال - العقل المستفاد<sup>(١٢٤)</sup>.

أما القوى المتحركة فلابد لها من أن تكون في جسم بالضرورة إذ أن كل متحرك فلابد أن يتحرك في مكان منقسم بحيث يقطع قسماً منه في قسم من الزمان.

فالحركة لا تكون على ما لا ينقسم والمحرك لا يتحرك إلا إذا كان منقساً<sup>(١٢٥)</sup> فإذا كان المتحرك لا بد ضرورة من اقترانه بالجسم فإن المحرك لا يقتضي دائمًا هذا الاقتران، إذ ليس من الضروري أن يكون قوام كل قوة متحركة بجسم كما يلزم ضرورة أن تكون كل قوة متحركة في جسم، فإن قوة التحرك أبداً مفترضة بجسم<sup>(١٢٦)</sup> ويقول أيضًا "فكل متحرك إذن جسم أو قوة في جسم"<sup>(١٢٧)</sup> ولذلك فإننا نطلق على القوى المتحركة أنها قوى بالتقديم وعلى القوى المتحركة أنها قوى بالتأخير وعلى طريق النسبة<sup>(١٢٨)</sup>.

### ٣ - علاقة الحركة بالزمان والمكان واللامتناهي:

إذا كان ابن باجة قد اشترط ضرورة تلازم المادة، والصورة في الجسم الطبيعي كى يستطيع تفسير حركته بحيث يتنهى إلى القول بأن هذه الأجسام الطبيعية إنما هي متحركة بفضل طبيعتها أى بما لها من مادة وصورة على السواء... فإنه أيضاً يفترض وجود الزمان والمكان واللامتناهي لأنه بدون هذه الأمور لا يمكن تصور الحركة.

فالحركة أولاً تتعلق بالمكان من حيث إن الحركة هي كم متصل. وكل جسم يجب أن يكون قد انتقل إلى مكانه الحاضر من مكان سابق له كان موجوداً فيه من قبل، كذلك يجب أن يكون قد انتقل من مكانه السابق الذي وجد فيه إلى مكان آخر سابق عليه وهكذا إلى ما لا نهاية. فالمكان إذن متصل.

والحركة تتعلق بالزمان وتتصل به لكن ليس اتصالاً مباشراً إلا من حيث إن الحركات تتم في المكان والزمان في كل مكان... ثم الزمان لأنه يتقدر بتقدير الحركة، والحركة تقدر بتقدير المسافة" ويقول ابن باجة أيضاً "والحركة تتقدر بالمسافة فإننا نقول مثبت كذا ميل والميل إنما يؤخذ في المسافة أو يقدر بالزمان فيقال الحروب الفلاحية مثلاً ثابتت كذا سنة أو شهر أو يوم".<sup>(١٢٩)</sup>

فالزمان إذن مقياس الحركة وهو الذى يعدها، وهو مشترك بين الحركات، فالزمان "عدد الحركة" أو أن الحركة قابلة للعد بحسب تعاقبها، وأصغر جزء فى الزمان هو الآن "الذى يتجدد باستمرار طوال جريان الحركة، والآن فى الطبيعة هو واسطة بين الماضى والمستقبل هو الحد الأخير بالنسبة إلى الماضى، والحد الأول بالنسبة إلى المستقبل يقول ابن باجة "ففى الآن الذى هو متهى الحركة" ويقول "الآن الذى هو نهاية السكون ومبدأ الحركة أو نهاية الحركة ومبدأ السكون" (١٣٠)، فإذا بدلنا أن الزمان متصل ففى ذهتنا فقط أن الماضى قد فات، وأن المستقبل لم يأت بعد. وهكذا فالزمان موجود ذهنى له أساس فى الواقع هو الآن الذى يعد نهاية فترة ماضية وبداية فترة آتية، وهو إذا كان حد لزمان فهو ليس جزءاً من الزمان لأن الزمان كم متصل ينقسم إلى ما لا نهاية يقول ابن باجة "المتصل يقال على الأعظم أولاً، وعلى حركة النقلة ثانياً، وعلى الزمان ثالثاً، وعلى كل ما هو في زمان من جهة ما هو في زمان" (١٣١).

فالزمان كم متصل ينقسم إلى مالا نهاية شأنه شأن الامتداد المكانى المتصل أو الخط فالخط ينقسم إلى ما لانهاية وليس له حد أصغر، إذ لا يجوز أن نعتبر النقطة جزء الخط لأن أي خط يمكن أن ينقسم إلى خطين وهكذا باستمرار.

والزمان يدخل فى كل مقوله، وهو مرتبط بكل تغير فتحن لا نعرف الزمان إلا بالحركة، أي عندما يقطع متحرك ما مجموعة من النقاط فى فترة زمنية محددة فتميز بين نقطة وأن سابق. ونقطة وأن لاحق.

ففى مقوله الجوهر مثلاً "نجد أننا نقول فى تكون النبات مثلاً أننا نزرع البذر فى الأرض فيلقى فيه عروقاً، ويحدث قوته الغذائية، وتنهض وتنمى

وتصور، ولا تزال تتغفل ذاته من الشيء إلى شيء في زمان إلى أن تكمل صورته التكونية في الزمان.

والزمان يتضح في مقوله الكل مثلما نقول عدده ألفاً، وسطح أي فعل سطحًا في زمان ونقطت بأقوال.

أما في الكيف: فإننا نقول فعلت وصبت وحررت وبirst ومرضت وفي الآين نقول مشيت وسكنت مكاناً... إلخ.

ونلاحظ في هذه المقولات الأربع أن الزمان يكون مرتبطة بالحركة فيها<sup>(١٢٢)</sup>، أما في مقوله الإضافة، والوضع وله فيكون تابع لحركة مثل قولنا اشتربت غلامًا فإنه تابع لحركة في المكان من جهة الدافع والمدفوع إليه والشيء المدفوع، أما أفعال الوضع فهي كالأمور التابعة للدين كقولنا قمت، وجلست، واستقلت وسجدت، وركعت، فكل هذه أفعال وضع زمان.

أما مقوله (له) فتوجد في الزمان تابعة لحركة التكون مثل النبات في حين تكونه يكتسب الشمار، والأعظام في حال تكونها تكتسب الأغشية.

وأما مقوله "أن يفعل"، من حيث هي في الزمان فهي داخلة مقولات الحركات الأربع وهي (التكون - الكل - الكيف - الآين<sup>(١٢٣)</sup>).

وهكذا يتضح لنا علاقة الحركة بالزمان والمكان بما هي علاقتها باللامتناهي؟؟ يرى أرسطو أنه لا بد من يعني بدراسة الطبيعة من أن يهتم بدراسة اللامتناهي في وجوده، أولاً وجوده ويتفسير حقيقته، وإذا كان اللامتناهي من الصعوبة بحيث يجد المرء أمامه مجالات يقف العقل الإنساني أمامها في حيرة وشك، فإنه لا بد من بيان معانى اللامتناهي حتى يمكن اظهار علاقته بكل من الحركة والزمان والمكان.

فهو يدل أولاً على ما لا يمكن قطع مسافته فهو غير قابل لأن يقاس

وثلاثيّاً ما ليس له حد، أو ما ليس له الحد الذي يجب أن يكون له بالطبع وهو يدل على عظم معين يمكن دائمًا أن يضاف إليه أو ينقص منه<sup>(١٣٤)</sup>.

وهكذا فحينما نقول الزمان لا متناهٍ فإن معنى ذلك أن أجزاءه تتوالى باستمرار إلى ما لا نهاية، وما ينطبق على الزمان ينطبق على المكان. فالمكان يمكن أن ينقسم إلى مالا نهاية لكن ذلك بالقصوة وليس بالفعل، فإن الحركة طالما أنها بالقوة فلن تتحقق صورتها ولكنها تظل بالقوة باستمرار ويجرد تحقق الصورة فإنها تتبقى، ويمثل ذلك يمكن أن تفهم اللامتناهٍ على أساس أنه بالقوة ويظل بالقوة ولا يتنهى إلى الفعل.

هذه العلاقة بين الحركة وبين الامتناع والمكان والزمان تتضح من تفرقة ابن باجة للحركات فهو يرى أنها نوعان:

نوع يعود إلى الحوادث المفردة، كسير السيارة، وحركة شخص معين وهذه كلها حوادث بين حدفين من حدود الزمان "كذلك الحركة المستقيمة ناقصة غير تامة وإنما يتضمنها شيء آخر غير وجود السكون فهي أول وأخر ووسط".<sup>(١٣٥)</sup>

أما الحركة المطلقة التي هي قوة تدفع هذه الآلات والتي تدير الكواكب فإنها حركة دائمة خالدة ليس لها بدء ولا يتغير أن يكون لها نهاية، وهذه الحركة الدائمة أشرف من الحركة المتقطعة، أو يعني أصلح أن الأجسام التي تبتدئ فيها الحركة الدائمة أشرف من الأجسام التي تظهر فيها الحركة المتقطعة.

والحركة الدائمة إنما تكون مادة مستديرة، لأن الدائرة أجمل الأشكال وبرهان ابن باجة على أن هذا النوع من الحركات دائم هو برهان رياضي هندسي<sup>(\*)</sup>. فهو يقول إن الأجسام التي نراها في عالمنا لم توجد رأساً أو ابتداء من الأماكن التي هي فيها الآن وإنما يجب أن تكون قد انتقلت من مكان سابق للمكان الذي وجدت فيه.

وهكذا لا يمكن أن نفرض للحركات بدء، فهي من أجل ذلك أزلية (من جهة الماضي) أما من جهة المستقبل فهي أيضًا أبدية وذلك لأن كل خط يمكن أن يمتد إلى ما لانهاية فإن قولنا أن هذا الخط يمتد من "أ" إلى "ب" مثلاً فلو فرضنا أي نقطة أخرى على هنا المستقيم مثل جـ، دـ، هـ فإن ب تمثل حد فاصل بين امتدادين، وأن وراء "ب" مسافة أخرى، فإذا ما نقلنا ب إلى ما وراء مركزها الحالى. فكانتا نقلنا هذا الحد الفاصل مسافة جديدة. وما دام كل مكان جديد على هذا الخط هو فاصل بين مسافتين فالافتراض أن هذا الخط لا ينتهي<sup>(١٣٦)</sup> والزمان كما يقول ابن باجة يساوى الطول بتوسط الحركة عليه<sup>(١٣٧)</sup>.

هذه الحركات المصلة من جهة الأزل والأبد معًا يسمىها ابن باجة "المتصلة من جهة الزمان" "والدائم من جهة ما هو دائم يقال عليه متصل"<sup>(١٣٨)</sup> والحركة الدائمة عنده لا تعنى فقط الحركة المستمرة للأشياء في دائرة أو في استقامة فقط، بل تعنى أيضًا "الحركة المعنوية كالنسل مثلاً فإن وجود زيد دليل على وجود أبيه، ثم أن وجود أبيه دليل على وجود جده وهكذا... إلى ما لا نهاية" فإنه قد يوجد الإنسان وجده وما بينهما جد وجدة معًا وقد يمكن أن يقف زيد أو عمر أو بكر أو خالد أنفسهم في زمن من أزمنة التاريخ عن النسل ولكن في الإنسان كإنسان أو كموجود على الأقل قوة دائمة للنسل.

ويخلص ابن باجة من موازنة الدوامين. فيذكر أن الحركة دائمة من جهة الاستمرار إذ هي لا توقف ولا تقطع. أما الإنسان فهو دائم من جهة التكون أي من جهة كثرة أفراده كثرة لا حد لها ولهذا يقول "وظاهر أن ما توجد أجزاؤه واحداً بعد آخر (الإنسان - الجد - الآب - الابن - الحفيد) أنه ضاهمي بهذا النظام ما هو أبدى وأن التكثير يقوم له مقام الدوام"<sup>(١٣٩)</sup>.

لقد تحدثنا عن الأمور التي تتعلق بها الحركة، وهي تمثل في المحرك الذي منه تصدر الحركة، والمحرك ثم الزمان أى المقدار أو المدة التي تقع فيه الحركة والمكان الذي توجد فيه الحركة ولم يبق لنا إلا النقطة التي منها تصدر الحركة والنقطة التي تصل إليها وتنتهي الحركة.

#### ٤ - مصدر الحركة:

إن كل حركة لا بد أن تصدر من نقطة ما لتشمل إلى نقطة أخرى. والحركة - علمنا هي انتقال ما هو بالقوة إلى ما هو بالفعل وهي انتقال من الكمال الأول إلى الكمال الآخر فالحركة متضمنة في ما هو بالقوة لكنها تحتاج إلى المحرك الذي يخرجها إلى الوجود حتى يتم كمال الفعل وتنتهي الحركة، ومن تحقق الحركة في شيء موجود أصبح هذا الشيء على كماله الآخر<sup>(١٤٠)</sup> يقول ابن باجة وكل فاعل فهو موجود بالفعل وكل موجود وليس له فعل غيره فله كمالان كمال أول وهو وجود هذه القوة وأخير وهو وجوده محركاً<sup>(١٤١)</sup> فكان مبدأ الحركة هو من حالة القوة الموجدة عليها الشيء أما نهايتها فهي تحقق الفعل ونهاه وهو الكمال الآخر، ولا شك أن التمييز بين مبدأ حركة، ونهاية حركة إنما هو دليل واقعى على وجود الزمان فكل ما بالقوة إنما يصير بالفعل أيضاً إذا كانت الحركة وكان الزمان.

وهكذا إذا كان كل متحرك لا بد وأن يتحرك بواسطة شيء آخر، فلا بد إذن وان تكون للحركة مبدأ بالضرورة، إذ لا يتحرك أي شيء تلقائياً من نفسه ما ينافق دعوى الطبيعين الأوائل الذين كانوا يقولون بأن الحركة في ذات الموجود الطبيعي، واصبح الموجود بناء على ذلك حاصلاً بالطبع على مبدأ حركة وسكنه.

أما ابن باجة فإنه يذكر متابعاً "أرسطو" أن أي موجود لا يتضمن القدرة على الحركة بدون محرك، فالمبدأ الأساسي للحركة أن كل ما يتحرك فإنه

يتحرك بفعل شيء ما ويفتضي ذلك ضرورة التسليم بوجود حركة أولى ومحرك أول استناداً إلى استحالة التسليم بوجود حركة لا متناهية في زمان لا متناهي، فلا بد من وجود محرك أول ثابت يحرك ولا يتحرك "المحرك الأول فاعل للحركة وإليه تنسب" ويقول "... وأما المحرك إذا كان غير جسم فهو الذي يحرك ولا يتحرك... واحد الوجه التي يقال عليها هو المحرك الحركة الأولى" فإذا كانت هذه هي خصائص المحرك الأول، والحركة الأولى فإن ابن باجة يميز بين نوعين من الحركة يتطلب كل منهما نوعاً خاصاً من المحرك.

وأولها حركة الكائن الحي، ومبدأ حركته النفس إذ أنها تحرك الجسم، فالنفس هي المحرك والجسم هو المتحرك يقول ابن الصائغ "فالإنسان الأول هو ذلك المحرك الأول والبدن هو مجموعة آلاته والإنسان كسائر الحيوان مؤلف من الحار الغريزي وهو المتحرك الأول، ومؤلف من المحرك الأول وهو صورة له" (١٤٢).

أما النوع الثاني فهو حركة الجماد أو الكائن غير الحي، وهذه تقتضي محركاً من خارج يحرك غير الحي بحسب صورته وكذلك بحسب الصورة التي يقصد إليها المحرك من تحريكه لهذا الجسم، فالمحرك يفعل حسب صورته ويحرك الشيء حسب صورة الشيء فإذا ما قبل الشيء الحركة فإنه يتحرك بصورتها وعلى حسبها "أن الحجر من جهة أنه بالقوة يتجه إلى أسفل ويحرك عن طريق أنه ثقيل ولذلك يتحرك بنحو واحد من الحركة بالطبع الذي هو فيه" (١٤٣).

\* \* \*

وهكذا نكون قد أوضحنا الأمور التي تتعلق بها الحركة والتي تمثل كما ذكرنا في المحرك الذي منه تصدر الحركة، والمتحرك، ثم ارتباط الحركة بكل من الزمان الذي تقع فيه الحركة والمكان الذي تبدأ منه الحركة، وأخيراً النقطة

التي تبدأ منها الحركة والنقطة التي إليها تنتهي ولا شك أن الحد الذي تنتهي إليه الحركة هو الذي يحدد الاسم الخاص بها وخاصة في المقولات فمثلاً حركة الكون والفساد والتي هي ضرب من ضروب التغيير لم يجد فيها أن الكون هو تغيير إلى جهة اللاحق أى الموجود ولكن يلزم من ذلك أن تبتدئ الحركة أصلاً من اللا موجود. معنى ذلك أن المبدأ إذا كان ضرورياً للحركة فإن النهاية هي التي تحدد لنا نوع الحركة أو التغيير وهو ما سنوضحه.

### ثالثاً: المقولات التي تقع فيها الحركة:

#### ١ - الحركة والتغيير:

يعني التغيير عند ابن باجة الانتقال من طرف إلى طرف ضدّه فقد يكون التغيير من اللاوجود إلى الوجود كتغيير اللا أبيض إلى أبيض مثلاً وهو الذي نسميه "التحول" ، وقد يكون من الوجود إلى اللاوجود كتغيير الأسود إلى الأسود ويسمى التغيير في هذه الحالة "فساد" فإذا كان التغيير ممكناً من اللاوجود إلى الوجود، ومن الوجود إلى اللاوجود، فإنه ليس ممكناً من اللاوجود إلى اللا وجود إذ لا يوجد بينهما تضاد والضدين كما يقول ابن الصانع هنا "الشيان اللذان يقتضي بوجود كل واحد منها عدم الآخر" ، مثال ذلك البياض فإنه إذا وجد في موضوع ما لم يمكن أن يوجد السوداد الذي يضاده معه في ذلك الموضوع ولا في غيره<sup>(١٤٤)</sup>.

لكن قد يحدث انتقال من الوجود إلى الوجود أى انتقال الشيء من حال إلى حال كانتفال الشيء من القوة إلى الفعل، فليس من الضروري أن يكون هذان الشيان ضدّين فهذا إذن ليس تغيير وإنما يمكن أن نطلق عليه حركة. فالتحلّي إذن يعني أعم من الحركة ولقد كان ابن الصانع واضحاً في تمييزه بين التغيير والحركة، ولذلك نراه يعتبر الكون والفساد ليسا بحركاتين ولكنهما تغيير يقول ابن باجة "فالكون والفساد ليسا بحركاتين وكذلك الاستكمال وهذا ما لم

يلتفته "أرسسطو" بل أجراء مجرى الحركة فى مكان آخر فالحركة إذن هي موجود بالكمال ومن وجود بالكمال إلى موجود بالكمال<sup>(١٤٥)</sup>، ويقول " والتغير كما قلنا يكون في الجوهر".<sup>(١٤٦)</sup>

ومن هنا يتضح لنا أن أرسسطو لم يفرق نفرقة واضحة بين الحركة والتغير فهو يفرق بينهما تارة ويخلط بينهما تارة أخرى وهذا هو الذي جعل ابن باجة يأخذ عليه ذلك ويقول "وهذا ما لم يلتفته أرسسطو بل أجراء مجرى الحركة فى مكان آخر" يقصد بالحركة حركة "الكون والفساد" وهو إذا ميز بينهما فإنه يقصر الحركة على الحركة فى المكان، والحركة فى الكيف، والحركة فى الکم، أما التغير فهو يشمل إلى جانب هذه الانواع الثلاثة نوعاً رابعاً وهو الكون والفساد أي التغير في الجوهر<sup>(١٤٧)</sup>.

## ٢ - المقولات التي تقع فيها الحركة:

ما كان موجود كما يرى أرسسطو إما أن يكون جوهرياً أصلياً تحمل عليه الأشياء ولا يحل في موضوع (الجوهر) وإنما أن يكون عرضياً وهذا بدوره أما أن يكون صفات، وأحوال، وأفعال، وأحوال خارجية وفي هذه الحالة ينقسم الموجود من حيث النظر إلى هيولاه وهو الکم، ثم من حيث الصورة وهو الكيف، ثم من حيث صلته بغierre وهو الإضافة أما من حيث النظر إلى أفعاله فينقسم إلى الفعل والانفعال، ومن حيث النظر إلى الأحوال الخارجية أما أن تكون هذه الأحوال زمانية فتكون مقوله (المتى) وإنما أن تكون مكانية ف تكون مقوله (اللين) وإنما أن تكون من حيث نسبة أجزاء الشيء أو الموجود بعضها إلى بعض وهي مقوله الإضافة.

فإننا نلاحظ أن أرسسطو قد صنف المقولات هنا بناء على وظيفة كل منها وصلته بالوجود أما ابن باجة فنلاحظ أنه يصنفها بناء على مبدأ الحركة وأى المقولات تقع فيها الحركة، وأيها يكون عن حركة.

ولذلك نجد ابن باجة يذكر أن التغير مرتبط بالمقولات الأربع (١) ولكن  
نفهم علاقة التغير بالمقولات يجب أن نقسمها قسمين:

١ - مقولات يكون كمال قواها المفعولة تغيراً.

٢ - مقولات لا يكون كمال قواها المفعولة تغيراً بل عن تغير.

أما المقولات التي يكون كمال قواها المفعولة تغيراً فهي: الجوهر: الكم.  
الكيف. الأين يقول ابن باجة " وكل تغير على ما تبين في الثامنة فهو أما في  
الكم وأما في الكيف أو في الأين أو يتبع لإحدى هذه " (١٤٩) ويقول أيضًا  
أن التغير يكون أصنافاً فمنها الحركة في المكان ومنها السكون والفساد ومنها  
الاستحالة. ومنها النمو والانضمام (١٥٠).

وقوى هذه المقولات الأربع هي القوى التي يتحرك بها المتحرك وهي  
تسمى مفعولة متغيرة بيد أن المتغير منه ما يقال بتقديم ومنه ما يقال بتأخير فإذا  
قبل بتقديم كان منطبقاً على المقولات الأربع الأولى، وأما إذا ققبل بتأخير فقد  
شملباقي المقولات ويرى ابن باجة أن السبب الأول في التغير الذي يطرأ  
على المقولات الأربع هو "الصورة" ولكن هذه الصورة تختلف من مقوله إلى  
آخر فالصورة هي الجوهر والوجود الأول الذي يطرأ عنها هو كونه، لكنها  
حينما تفترن بمقدمة الكم يصبح تغير الموجود نمواً وأما النقص فآخرى به أن  
يكون "لا وجود" وحينما تفترن بمقدمة الكيف يصبح التغير استحالة أما حينما  
تفترن بمقدمة الأين فإن التغير يصبح نقله من مكان إلى مكان، إلا أن هذه  
الأنواع من التغير تقابلها أصداءها فالكون يقابل الفساد، والنمو يقابل  
الذبول، والكيف يقابل الاستحالة، فيما عدا الأين فإنه تغير لكن ليس بين  
ضددين (١٥١).

## أ - الجوهر:

يرى ابن باجة أن التغير في الجوهر المشار إليه هو الذي نسبه كوناً والتغير إلى عدم ذلك الجوهر هو الذي نسبه فساداً "فإذا حدث تغير في صورة الجسم كان ذلك تكون" <sup>(١٥٢)</sup> وفي حركة الجوهر نجد أنه حيث يتناوبه الكون والفساد يحل موجود محل آخر، والتغير هنا يتم بين تقضيin: وجود كائن أولاً وجود، ولذلك يقول ابن باجة " فمن اعتقاد أن التغير يكون من موجود إلى موجود فهو يرى ما لا ينقسم سواء جعلها سطوحًا كما قال طيسماوس أو نقطاً أو خطوطاً أو أجزاء تنقسم ولا تفصل كما يقول ديموقريطس" <sup>(١٥٣)</sup> من جعل الموجود واحداً فقد جعل الأصداد شيئاً واحداً كان نقول اجتماع وافتراق تحليل وتركيب.

أما من جعل الموجود أكثر من واحد بال النوع وجعل النوعين بسيطين ووضع كل متهمما مُقابلاً للأخر فهو يضع بالضرورة أن التكون غير الاستحالة . والكون يقال على كل تغير فتكون الاستحالة والنمو كوناً لكن لا مطلقاً فإننا نقول كان أياض وكونه حلوًّا وكونه ضخماً . وقد يقال الجوهر بخصوص كان نقول كون النار وكون الفرس <sup>(١٥٤)</sup> .

وهكذا يكون التغير في الجوهر تغيراً من لا موجود إلى موجود وأن الموضوع لا يعد في السكونين اللذان يحدان حركة الكون والفساد بحد واحد ولا يثبت واحد بعينه في الجوهر . وهذا يقتضي أن يكون التغير من لا موجود بالفعل بالإطلاق إلى موجود بالفعل بالإطلاق وقد أكد ابن باجة ضرورة القول (بإطلاق) لأن بالإطلاق لا تقال بتقييد فمثلاً إذا قلنا "بالفعل" أو "لا موجود أياض" كان هذا القول بإطلاق ولا يتحمل ترجيح ، أما قولنا "موجود بالقوس" فإنه قد يقال بتقييد ، ولكن الموجود بالإطلاق لا يصدق على ما

بالقوة، ولذلك يكون هذا التغير من موجود بالقوة بالإطلاق وأن يكون في الجوهر، وأن يكون إلى موجود بالفعل بالإطلاق<sup>(١٥٥)</sup>.

ويتساءل ابن باجة هل الكون والفساد يعدان حركتين أم واحدة؟؟؟ فإذا افترضنا أنهما حركتان كان ذلك محال لأنهما متضادتان، وهل من الممكن أن يوجد في الشيء الواحد متضادان في نفس الوقت؟؟؟ أما إذا افترضنا أنهما حركة واحدة فإن افترضنا يكون على أساس أنهما الحركة إلى الأبيض وهو كمال ما هو بالقوة أبيض هو فساد ما هو وبالفعل أسود<sup>(١٥٦)</sup> ولما كان هذا التغير ينصب على الصورة أو هو ميلاد صوررة في حالة الكون واحتفائها في حالة الفساد، أو هو انتقال من اللاوجود إلى الوجود والعكس فإننا يمكن أن نقول أن التغير هنا جوهري وليس يمكن أن يكون حركة لأن الحركة كما ذكرنا هي انتقال من ضد إلى ضد، والجوهر أو الصورة لا ضد له.

### ب - الكيف:

والحركة تقع في هذه المقوله لأنها عبارة عن انتقال الجسم من كيفية إلى كيفية، والحركة المتعلقة بهذه المقوله في الاستحالة كالانتقال من الحار إلى البارد وفي هذه المقوله تخل صفة محل صفة أخرى يقول ابن باجة "فالتغير في صفات الجسم هو الذي ندعوه استحالة"<sup>(١٥٧)</sup>.

### ج - الكم:

وهو التغير الذي يطرأ على ذات الموجود فينمو أو ينقص مثلاً يكبر الطفل ويصبح شاباً يافعاً، أو حين يضرم المرض لقلة الغذاء فكان الحركة في هذه المقوله تظهر على وجهين بزيادة تضاف إلى موضوع الكم فينمو أو نقصان

أو ذبول يلحق به فينقض ولكن صورته تظل كما هي لا تتغير في كلتا  
الحالتين<sup>(١٥٨)</sup>.

ويقسم ابن باجة الكلم إلى:

كلم متصل وهو ما هو مكون من وحدات أطرافها مشتركة كالخطوط  
والسطوح.

كلم منفصل وهو المكون من وحدات ليس بينها استمرار كالأعداد<sup>(١٥٩)</sup>.

ومن خصائص الكلم أنه لا يقال على الأضداد ولا يقبل التضاد فإذا قيل  
على الأصغر والأكبر فإنه يدخل تحت مقوله الإضافة.

#### د - الأين:

وهو عبارة عن حركة النقلة من مكان إلى مكان آخر، والحركة المكانية  
هي أعم هذه الحركات لأنها متضمنة في غيرها، فالاستحالة هي انتقال صفة  
إلى صفة أخرى، والزيادة والنقصان تقع في المكان وجميع هذه الحركات ذات  
اتجاه واحد لأن لها بداية ونهاية، أما حركة النقلة فهي الحركة الكاملة المتصلة  
اللأنهائية، فالحركة في الأين هي إخلق بالوجود من سائر الحركات الأخرى إذ  
ليس فيها ما يزيد بالذات وجود الموجود يقول ابن باجة " وبين هناك أن أقدم  
الحركات وأولاها أن تكون حركة فهي حركة النقلة ".<sup>(١٦٠)</sup>

وإذا كان ابن باجة قد اعتبر كأستاذه "أرسطو" أن هذه الحركة هي أولى  
الحركات وأبرزها ظهوراً . . . كما تقدم حركة المكان سائر الحركات<sup>(١٦١)</sup>  
فإن هذا لا يؤدي بنا إلى القول بأن هذه الحركة هي الحركة الوحيدة عنده كما  
هو الحال عند الفلسفه الذريين أو عند ديموقريطس حين حاولوا تفسير  
الأشياء تفسيراً آلياً صرفاً دون اعتبار للكيف، فيما عدا التغير في المكان. أما  
ابن الصانع فقد اعتبر حركة الكيف والكلم في مرتبة ثانوية إذا قارناهما بحركة

النقطة . بعبارة أخرى نستطيع أن نقول أنه حركة النقطة شرط أساسى لحركة الكم . والكيف لأن فى هاتين الحركتين لا بد وأن يمارس المحرك المتحرك ولابد للتماس من تقارب فالمتحرك والمحرك الأول يتماسان وكل فاعل ومنفعل وهبولا هما مشتركة فهما متضادان ضرورة فلذلك كل واحد منها يحرك صاحبه ويتحرك بالفعل والانفعال لا يكونان حتى يتماساً<sup>(١٦٢)</sup> .

هذا بالإضافة إلى أن ابن باجة يعتبر حركة النقطة هي حركة الأجرام السماوية كما سيتضح لنا فيما بعد .

### ٣ - مقولات تابعة للحركة :

أما المقولات التي لا يكون كمال قواها المفعولة تغيراً ولكنها تكون عن تغير فهي مقولات "الوضع - له - متى - بالإضافة" .

وهذا يعني أن التغير الذي يطرأ على هذه المقولات يأتي بتأخير ولاحقاً للتغير الذي يكون في الجوهر والكم والكيف والأين وهذا ما يطلق عليه ابن باجة "تغير النسب" لأن ما يطرأ عليه التغير تغير نسبته على الأقل إذا ما قورن بما طرأ عليه التغير .

أما المقولات الثلاث "الجوهر - الكم - الكيف" فلا توجد النسبة في حدودها ، وأما الست الأخرى "الأين - الوضع - له - متى - بالإضافة - الفعل - والانفعال" فكلها تحد بالنسبة إلى الموضوع لكن مقولتي الوضع وله تتضمنان الجوهر في أقوالهما ، في حين أن مقولات الأين ، والمتى ، وال بالإضافة ، وأن ينفعليست كذلك بل قد تكون موضوعاتها شيئاً آخر مغايراً للجوهر . وإن كانت جميعاً تشارك في أن لها موضوعات توجد تلك النسبة في حدودها<sup>(١٦٣)</sup> .

لكن النسبة ليست واحدة في حدود موضوعات المقولات الست ، ففي

بعضها تقتصر النسبة على حد أحد الموضوعين، في حين أنها في بعضها الآخر تطرق إلى الموضوعين معاً.

أما التي توجد النسبة في حد أحد الموضوعين من حيث هما المتبادران فهي "الوضع، وله والأين ومتى، وإن ينفع" في حين أن التي توجد النسبة في الموضوعين معاً فهما صفتان" - أما أن تكون الموضوعات معاً بالفعل كما هو الأمر في مقوله "إلاضافة" <sup>(١٦٤)</sup> ففيها نجد أن المحرك والمحرك من المضاف، فيجب أن يكون في موضوعين تغاير ما، حتى يكونا اثنين <sup>(١٦٥)</sup> وأما أن يكون أحد الموضوعين بالفعل والآخر بالقوة من جهة ما هو بالقوة كما هو الأمر في مقوله أن ينفع <sup>(١٦٦)</sup> يقول ابن باجة "وظاهر أن ما يفعل من حيث هو ما يفعل موجود بالفعل وما ينفع موجود بالقوة وما يفعل يساوق في الوجود ما ينفع ويلزم عنه وجوده بالضرورة مثل كسر الشجرة فإنه يفترض فاعلاً ومنفعلاً" <sup>(١٦٧)</sup>.

وهكذا نجد أن الحركة تظهر بمعنى أعم في مقولات الكم. والكيف والأين. وفي هذه المقولات نجد أن لحظة تحرك الشيء بفعل الحركة هي لحظة عدم الصفة التي يكون عليها قبل الحركة. وظهور الصفة الجديدة أو الصورة الجديدة" وظاهر أنه عند بدء الحركة تبدأ قبول الصورة وأن القبول والحركة يتساوقان <sup>(١٦٨)</sup> وكما أثبتنا سابقاً فإن عدم الصفة السابقة على الحركة، وامتلاك الصفة الجديدة التي انتهت إليها الحركة إنما ت eman في وضع ثابت لا يتغير <sup>(١٦٩)</sup>، ولما كان من المستحيل تصور الحركة أو التغيير بدون تصور عنصر ثابت فلذلك نرى ابن باجة لا يضيف الحركة لمقولات الإضافة والفعل والانفعال والمتي.

بالنسبة للإضافة نجد أن الآراء قد اختلفت حولها فقيل أن معناها وجود صلة توقف بين شيء آخر بحيث لو زال الواحد زال الآخر، ويحيط لا

يتصور الواحد دون الآخر كما هي الصلة بين الأب والابن وقيل أن الصلة هي اقتران بين شيئين من حيث الإطلاق أو التخصيص فما هو خاص نسبي بالقياس إلى ما هو عام، أى أن الخاص مضاف إلى العام والواقع أنه يمكننا أن ننظر للإضافة بهاتين النظريتين على أن تعتبر معناها الأول هو المعنى الحقيقي، ولذا فإن الوجود بوصفه إضافة لا حقيقة له إلا في وجود الشيئين يقول ابن باجة "فإن الإضافة يحتاج في وجودها إلى تقديم إمكانين في موضوعين وليس كذلك سائر المقولات النسب بل كل واحد منها يكتفى بإمكان واحد في موضوع واحد فإمكان الموضوع الواحد لقبول الإضافة غير إمكان الموضوع الثاني لقبول تلك الإضافة ويعذر أحد الإمكانين ت عدم الإضافة" (١٧٠).

وعلى ذلك لا يكون للإضافة حركة لأنها ليس لها وجود بذاتها وإنما توجد بطرفيها فتتغيرها إذن تابع لتغيرهما، والإضافة من حيث هي إضافة لا تنقسم بأقسام الجسم لأن الإضافة طبيعة عامة لما هو جسم، ولما هو ليس بجسم ولذلك فقد لا تنقسم بأقسام الجسم بذاتها (١٧١).

وكذلك الأمر بالنسبة لمقدمة الوضع فهو ليس من القوة الشائعة في الجسم والوضع منه بالطبع كوضع بعض أجزاء الحيوان من بعض ولذلك نجد الطبيعة قد حصلت في كل واحد منها أو في أحدهما أمراً يتم بذلك الوضع ومنه بالعرض كوضع زيد من عمرو وهذا النوع من المقولات لا يوجد في جزئية أو موضوعية التضاد ولذلك فإن الحركة لا تعمها (١٧٢) :

أما مقدمة "ال فعل والانفعال" فإن الحركة لا تتصف إباهما لأن الفعل والانفعال يتضمنان معنى الحركة "والأشياء التي مادتها واحدة وهي متضادة القوى فهي فاعلة ومنفعلة" (١٧٣) ويقول " وكل فاعل ومنفعل وهيولا مما مشتركة فهما متضادان ضرورة فلذلك كل واحد منها يحرك صاحبه ويتحرك، خالفه فعل والانفعال لا يكونان حتى يتماسا" (١٧٤).

كذلك يبني ابن باجة الحركة عن مفهوم الزمان (متى) لأنّه يعتبر أنّ  
الزمان هو مقياس الحركة ومن ثم فليس هو الذي يتحرك وإنما تابع لتحركه.  
وفي ختام هذا القسم الذي أوضح فيه ابن باجة الحركة وعلاقتها بمبادئ  
الموجودات وعللها من جهة وعلاقتها بغيرها من اللواحق كالزمان والمكان  
واللاتاهي من جهة أخرى، نرى أن نظرية الحركة عنده لم تكن مكتملة وكان  
يشوبها الاضطراب من جهة أخرى وقد يكون سبب ذلك العلاقات المتشعبة  
بين الحركة من جهة ومبادئ الموجودات ولواحقها من جهة أخرى باعتبار أنّ  
الحركة هي المحور الأساسي الذي تدور حوله دراسة الطبيعة.

ولكن مع ذلك نرى أنه من خلال محاولتنا تفسير حركة الأجسام يمكننا  
أن نخرج بنظرية في العالم تتوضع لنا عناصره وأقسامه وموجوداته، ثم كونه  
وحدوته وهو ما ستتناوله في القسم الثالث من هذا الفصل.

## ٢ - القسم الثالث: العالم الطبيعي:

تمهيد:

اهتم أكثر فلاسفة الإسلام وخاصة الكندي، والفارابي، وابن سينا في  
الشرق، وابن باجة وابن طفيل، وابن رشد في المغرب بسائل السماء  
والعالم. ولقد كان منبع اهتمامهم هذا ما سبقهم إليه فلاسفة اليونان خاصة  
“أفلاطون، وأرسطو” فقد كانت مؤلفات أرسطو في “السماء والعالم”  
والكون والفساد” و”الأثار العلوية” هي الأساس الذي استمد منه فلاسفة  
الإسلام آراءهم الخاصة بالعالم والعناصر المكونة له، والكتائب الموجودة فيه  
ثم قدمه أو حدوته.

ولقد اختلفت آراؤهم فيما يتعلق بهذه المسائل، وكان مرجع اختلافهم  
محاولتهم التوفيق بين ما جاءت به الشريعة الحمدية من ناحية، وبين آراء  
مفكري اليونان من ناحية أخرى.

فالكندي قد بحث في طبيعة الفلك وبين أنها مخالفة لسائر العناصر. فجسمه لا حار ولا بارد ولا رطب ولا يابس ولا يعرض فيه الكون والفساد وحاول البرهنة على أن الجرم السماوي غير مركب من ماء ونار وهواء وأرض إذ أن حركته مستديرة فلا يمكن أن يكون مركباً من هذه العناصر الأربع المتركة حرقة استقامة<sup>(١٧٥)</sup>.

أما الفارابي فقد قال بحركة للأفلاك السماوية تختلف عن حركة العناصر الأرضية، كما أنه درس العناصر وصفاتها، وأثبت أن الأجرام السماوية وإن شاركت المواد الأربع في تركيبها من مادة وصورة فإن مادتها مخالفة لمادة الأركان الأربع كما أن حركتها وضعية دورية، أما الحركات الكائنة الفاسدة فإنها مكانية مستوية<sup>(١٧٦)</sup>.

ولقد كان للفارابي تأثيراً كبيراً على ابن سينا الذي كانت نظريته في العالم قائمة في أساسها على الصفات الخاصة بالعناصر التي ذكرها الفارابي واتخذها ابن سينا بعد ذلك، كأحكام للأفلاك، كما قرر وجود العناصر الخاصة بعالم ما تحت فلك القمر حتى أن الطوسي شارحة الكبير قد أشار إلى أنه قد حاذى في ذلك كلام الفارابي<sup>(١٧٧)</sup>.

أما فيما يتعلق بفلسفة الأندلس: ابن باجة، وابن طفيل، وابن رشد فقد ساهموا في محاربة نظام بطليموس في الطبيعيات السماوية والتي تتفق ونظريه الدوائر المتغالة، وكان لهم الفضل في إقامة نظام البطروجى، فقد كانت نظرتهم إلى الأفلاك السماوية على أنها أجسام محسوسة صلبة أو سائلة تتفق مع قوانين علم الطبيعة الارسطي والتي تتلخص في القول بأفلاك متغالة موحدة المركز، ويمثل مركز العالم مركزاً لحركتها الدائرية<sup>(١٧٨)</sup>.

ويذكر أن ابن باجة هو أول من اقترح تبسيط نظام بطليموس ليتلامس مع نظرية أرسطو طاليس<sup>(١٧٩)</sup> وكانت آراء ابن الصائغ في السماء والعالم تتفق مع آراء أرسطو. فهو قد شرح له كتاب الكون والفساد، وشرح له كتاب السماء والعالم (لكنه فقد) كما كانت له أقوال على كتاب الآثار العلوية لارسطو. كثيراً ما يستشهد ابن الصائغ بفقرات منها.

ويتخذ ابن باجة من تأليف العالم من العناصر الأربع. ومن حركة النقلة أساساً لتقسيم العالم إلى قسمين:

- ١ - ما فوق فلك القمر.
  - ٢ - ما تحت فلك القمر.

وهذه القسمة للعالم أخذها ابن باجة عن أرسطو وبينما نجد أرسطو قد توسع في شرحها في كتابة "السماء والعالم، والكون والفساد، فتجد ابن باجة كعادته يشير إليهما إشارات أحياناً موجزة وأحياناً أخرى مستفيضة. وسنحاول أن نعرض رأيه موضحاً قدر استطاعتنا.

أولاً، عالم ما فوق هلك القمر "عالم السماوات":

ذكرنا أن العالم عند ابن باجة كما هو عند أرسطو ينقسم إلى قسمين وأساس التقسيم هو فلك القمر فهناك عالم ما فوق فلك القمر، ثم هناك ما تحت فلك القمر وكلا العالمين متمايز عن الآخر فعالم السماوات والكواكب يمتاز بأنه لا يوجد فيه كون ولا فساد، فمن خصائص أجرامه أنها غير مكونة ولا فاسدة ولا تقبل التماء ولا النقصان ولا الاستحالة الأثيرية، وهي مرتفعة عن أنواع التغيرات التي تلحق الكائنات الفاسدة من جهة ما هي كائنة فاسدة لأن الكون كما يذكر ابن الصانع مرادف للحدث والأجرام السماوية كما أثبتنا أزلياً أبداً أي قديمة فكيف تثبت له التكون؟! كذلك الكون يقال على

كل تغير فتكون الاستحالة والنمو كوناً لكن لا مطلقاً فإنما نقول كان أليضاً وكونه حلوًّا وهذا لا ينطبق على عالم المساوات فهي لا تقبل التغيرات والأضداد<sup>(١٨٠)</sup>.

سوف يتضح لنا أن عدم خضوعه للكون والفساد إنما يرجع إلى طبيعة حركة المادة المكون منها، فإذا افترضنا كما يقول "ابن رشد" أن السماء تفسد لفسدت إما إلى الأسقطات التي تركب منها وإما إلى صورة أخرى بان تخلي صورتها وتقبل صورة أخرى فلو فسدت الأسقطات لكان جزءاً من عالم آخر إذ لا يصح أن يكون من الأسقطات المحصورة فيها لأنها جزء لا مقدار له بالإضافة إليها. بل نسبة منها نسبة النقطة من الدائرة ولو خلعت صورتها وقبلت صورة أخرى لكان ها هنا جسم سادس مضاد لها ليس هو سماء ولا أرض ولا ماء ولا هواء ولا نار وذلك كله مستحيل<sup>(١٨١)</sup>.

ولما كان الشكل الكروي هو أفضل الأشكال في نظر الأقدمين. كانت الحركة الدورية أفضل الحركات وهي وحدتها مستديمة وواحدة وأزلية، وكانت هذه الحركة هي التي تلقي بالأجرام السماوية التي اتخذت شكلاً كروياً بسبب هذه الحركة الدائرية يقول ابن الصائغ "فما يتحرك عن استدارة بذاته فهو غير متغير. إنما التغيير يكون فيما يتحرك حركة مستقيمة لأن الاستحالة والتكون إنما يكونان في الأضداد فهي ما يتحرك حركة مستقيمة<sup>(١٨٢)</sup>.

ويقول أيضاً: أما المؤتلف من الأسقطات الذي يكون المحرك فيه الأجرام السماوية وبالجملة فالمحرك فيما يتحرك بحركة المكان فيعرض عنه الالتفاء فالمحرك القريب والبعيد فيه واحد وهو الجرم المستدير لما يحرك بالطبع وبالذات<sup>(١٨٣)</sup>.

إذاً كانت حركة العالم العلوى هي الحركة الدائرية وكان من خصائص هذه الحركة أنها أزلية أبدية حيث إنها متصلة لا نهاية لأنها ليس لها نقطة بده

ولا نقطة انتهاء كانت المادة المكونة لهذه الأجرام السماوية مادة لا تتحمل من بين جميع الحركات سوى الحركة المستديرة وكانت هذه المادة خالية من كل تضاد حتى تكون هي الأخرى أزلية أبدية مثل ما كان محركها أزلية أبدى، هذه المادة كما يقول أرسطو هي "الاثير" فهي مادة الأفلاك والكواكب.

وإذا كانت الحركة الدائيرية هي من بين سائر الحركات حركة العالم العلوى. فهذا العالم إذن واحد لأنه يتحرك حركة واحدة وإذا كانت هناك حركات جزئية فهي بالإضافة إلى هذه الحركة الأساسية والحال في هذا العالم كما يقول "ابن باجة" كحال الحيوان المفرد الذي لا يحتاج إلى شيء خارجه أصلًا وهو وإن كان له أعضاء كثيرة فمن أجل أن له قوى كثيرة ولكن صار واحدًا بالقوة الواحدة التي توجد فيه مشتركة لسائر جسده وصار بهذه القوة واحدًا كذلك العالم فلما كانت الطبيعة لا تفعل شيئاً باطلاً فقد كانت الأسطح من أجل الأجسام المستديرة لأن موضوع الجسم المستدير فيها على جهة ما الجسم في المكان وهي في الجسم المستدير على جهة ما الجزء في الكل<sup>(١٨٥)</sup>.

هذا العالم من ناحية أخرى حركته دائمة ليس لها سكون ولا تقف بوجه لأن من خصائص حركة النقلة (الدائيرية) أنها مستمرة وليس لها بدء ولا نهاية.

كما أن هذا العالم لا يلحقه الكلال ولا التعب يقول ابن باجة "فإن كل شيء يحرك شيئاً وهبلاً هما شيئاً غير مشتركين أصلًا لم يلعن الكل المركب. لكن لكونه ذا هبولي لزم أن يكون للمحرك عند التحرك نسبة وذلك كالاجرام المستديرة والاسطعفات فإن كان المركب لا هبولي له فذلك المركب يحرك دون كلال ودون نسبة إلى التحرك في الكم لأنه ليس بذى أجزاء"<sup>(١٨٦)</sup>.

ولما كانت الأجرام المستديرة (الكواكب) تتحرك من تلقانها وما كان يتحرك من تلقائه فقد تكون حركته تارة عن الطبيعة وتارة عن النفس<sup>(١٨٧)</sup>. ولذلك فإن لكل جسم سماوي نفساً وعقلاً، وهنا تنشأ مشكلة إلى أي محرك تدين هذه الأفلاك السماوية بحركتها؟ يذكر "هاملان" تفسيراً للإسكندر الأفروديسي في هذا الصدد خلاصته: أن الطبيعة ليست سوى قابلية بالنسبة للنفس، فالمحرك الفعلى هو النفس أما طبيعة الأثير وهو مادة الأجرام السماوية فهي استعداد وقوة تفتقر لمساعدة النفس لتخرجها من القوة إلى الفعل<sup>(١٨٨)</sup>.

وبناءً على رأي "الإسكندر الأفروديسي" فيقول لما كان لكل جسم سماوي عقل ونفس ولما كانت النفس ليست قوة بالمعنى الصحيح للكلمة لزم ضرورة أن يكون محرك الجسم المستدير عقلاً<sup>(١٨٩)</sup>.

وهكذا نجد أنه إذا كان العالم العلوى مكوناً من أجسام بسيطة لا تقسم إلى أجسام مختلفة الطبائع كالسماء والأرض والماء والنار والهواء وكانت حركته هي الحركة الدورية الدائمة فإن عالم الكون والفساد "وما تحت ذلك القمر" مكون من أجسام مركبة تنشأ من غازج العناصر الأربعية مع توسيط الأفلاك ولنحاول أن نعرف شيئاً عن خصائص هذه العناصر وحركتها.

### ثانياً، عالم ما تحت ذلك القمر (عالم الكون والفساد)

يرى ابن باجة أن "عالم الكون والفساد" ينافق "عالم السماوات" في كل شيء فالاجسام التي يتركب منها عالم الكون والفساد هي الأجسام البسيطة والأجسام المركبة يقول ابن باجة "إن كل كائن فاسد فهو جسم ملموس وكان كل ملموس فهو أما بسيط وأما مركب وكانت البساطة هي الأربعية"<sup>(١٩٠)</sup>.

ويحدد ابن باجة أنواع التركيبات في ثلاثة أمور (١٩١):

- ١ - تركيب الأسطقفات: وهي من الصورة والمادة الأولى أى تركيب من الأجسام البسيطة في المادة الأولى التي هي غير مصورة بالذات.
- ٢ - تركيب الأسطقفات: وهو في المتشابهة الأجزاء (الجماد).
- ٣ - التركيب من هذه: وهي الأعضاء في ذي الأعضاء وأجزاء النبات كالبذر والرجل وما جانسهما.

وبناءً لهذه الأنواع الثلاثة من التركيبات نجد أن الكائنات الموجودة في هذا العالم هي كائنات حية مثل المعادن والنبات والحيوان، وكائنات لا حياة فيها كال أجسام التي تتركب منها العناصر الأربع، أى إما أن تكون بساطة وإما أن تكون مركبات يقول ابن باجة "أن كل تكون فهو إما بسيط، وإما مركب. أعني بالكون البسيط التغير إلى الموجود البسيط، وأعني بالكون المركب الحركة إلى الموجود المركب" (١٩٢).

فالبساط هي: الأجسام البسيطة التي توجد صورها في المادة الأولى التي هي غير مصورة بالذات " والمادة أما أن تكون غير مصورة بالذات على ما تبين في الأولى من السمع الطبيعي فالكون منها جسم بسيط والأجسام البسيطة أربعة هي الأرض - الماء - الهواء - النار" (١٩٣).

ومن خصائص هذه البساطات الأولى أن ليس بعضها أقدم من بعض ومنها تكون سائر الموجودات كما أنها متجانسة ومتضادة القوى ولما كانت هذه الأربع المتضادات موجودات في أجسام طبيعية فلابد ضرورة من أن يكون قوام كل واحد منها بجسم طبيعي فيكون ذلك الفرد لذلك الجسم طبيعياً (١٩٤).

أما أجسام المركبة فهي التي تتركب من بساط كما ذكرنا ويرى ابن الصانع أن كل جسم حار مركب وليس بسيط ولكنه يتركب من بساط (١٩٥).

ومن خصائصه أن له قوام ونهاية مخصوصة به فالحيوانات، والنباتات ليست مشابهة الأجزاء، وكل مركب أما أن تكون أسطقفاته (عناصره) التي ترکب منها موجوده فيه بالفعل فيكون تركيبه اتصالاً وإما التحامماً، وبالجملة فيكون متلاقياً وأما أن تكون أسطقفاته التي ترکب منها بالقوة فيكون امتزاجاً<sup>(١٩٦)</sup>. وما له نفس (حيوان - نبات) فهو مركب على هذه الصورة الأخيرة. فإنه لا يوجد نبات ولا حيوان يوجد فيه أحد الأسطقفات بالفعل.

فإذا كان الجسم مركباً كان فساده بانحلاله إلى ما ترکب منه، وكونه يكون منها، أي أن الأجسام المركبة تنحل إلى أجسام مختلفة الصورة وهي التي ترکبت منها.

أما إذا كان الجسم بسيطاً فإن فساده يكون بانحلاله إلى الفساد وكذلك كونه يكون من الفساد كالحال في الأرض والهواء والماء والنار يقول ابن باجة "إن الموجود البسيط إذا تغير فإنه يتغير أما في صورته فيكون عنه موجود آخر بسيط مقابل له كالماء فإنه يكون عنه الهواء والأرض وإنما أن يتغير في لواحقه فيكون ذلك استحاللة لا تكوننا قمنا كان الموجود البسيط مزمعاً أن يكون عنه موجود مركب لزم ضرورة أن يختلط به غير واحد"<sup>(١٩٧)</sup>.

أما المادة التي يتكون منها "عالم ما تحت فلك القمر" فهي العناصر الأربعية وهذه العناصر لما كانت تقبل الأضداد فقد كانت حركتها مستقيمة وليس دائيرية والحركة المستقيمة كما نعلم "ناقصة غير تامة وإنما يتممها شيء آخر غيرها وهو السكون فهي أول وأخر ووسط"<sup>(١٩٨)</sup> وهي أيضاً تقبل الأضداد لأنها لما كانت تتجه إلى سطح الكرة الأرضية ومركزها، فقد كانت تتجه إلى أعلى وأسفل وقد تحركت العناصر الأربعية تبعاً لهذه الحركة المستقيمة<sup>(١٩٩)</sup>.

فالذى يتحرك إلى أعلى هو الخفيف أو النار، والذى يتحرك إلى أسفل هو الثقيل أو التراب، وإلى جانب الخفيف والثقيل والمطلقين يوجد خفيف وثقيل نسبيان هما الهواء والماء. ويكون كل عنصر من هذه العناصر الأربع باتحاد كيفيتين من الكيفيات الأربع. فالنار مثلاً تكون من "الحار والجاف" والهواء "الحار والرطب" والماء "البارد والرطب" والأرض البارد والجاف" يقول ابن باجة "أن الأسطح من جهة ما هي أسطحات أربعة... وأما أنها أربعة فمن هنا تبين أن كل واحد من المتضادين هو جسم طبيعي فإن كانت الأسطحات اثنين وكان أحدهما حاراً والآخر بارداً فسيكون ضرورة أحدهما رطباً والآخر يابساً، أو يكون كلاهما في كل واحد منها فلا تكون الرطوبة والبؤس طبيعين لشيء منهما وذلك محال، وإن كان أحدهما رطباً والآخر يابساً فليكن الرطب هو البارد واليابس هو الحار فيكون كل رطب بارداً وكل يابس حار فلا تكون الأرض يابسة أصلاً ولا الهواء رطباً وبالجملة فسيبقى جسمان اثنان ليس لهما في ذاتهما واحدة من المتضادات أيّاً كانت" (٢٠٠).

وهكذا نجد أن عالم الكون والفساد مؤلف من أجسام أرضية بتمازج العناصر الأربع وبتوسط الأفلاك "أما الموجود عن النضيج فالمحرك القريب فيه هو الحرارة التي بها وقع النضيج والبعيد هو الجسم المتحرك دوراً" (٢٠١).

وهذا التركيب كما يقول ابن باجة قد يكون عن طريق الامتزاج أو الاختلاط ولما كان التماس يتقدم وجود الكل في الزمان ولا يمكن حركة واحدة دونه فإننا سنوضح المقصود أولاً بالتماس ثم نوضح حركة المزج والاختلاط.

والتماس كما يذكر ابن باجة منه تماس طبيعي (هيولاني) وهو الذي في أجسام طبيعية والأجسام الطبيعية كما نعلم متضادة القوى وكل متضادى القوى فهما بالقوة شيئاً واحداً وكل ما هو بالقوة شيئاً واحداً فمما داتهما واحدة والأشياء التي مادتها واحدة وهي متضادة القوى فهي فاعلة ومنفعلة وهنا تتفصّل لنا علاقة الفعل والانفعال بالتماس. فالتماس الطبيعي يكون بين جمرين متضادين للقوى "فالنار تماس الهواء، والهواء يماس الماء، والماء يماس الأرض" (٢٠٢) ولكن لا ينبغي أن نعتقد أن الأسطح يماس كل واحد منهما الآخر نتيجة فعل وانفعال ولكن تماس الأسطح بالتكلف فإن كل واحد منها يقوم مقام صاحبه ولذلك توجد النجوم بين الأسطح غير بسيطة ولكنها كالمركبة من الطرفين (٢٠٣).

#### الاختلاط،

أما الاختلاط فإنه يلا يمكن أن يتم إلا إذا كان بين أجسام لها قوى متضادة. فقد يكون بين رطبين أو رطب وبابس ولكن ليس معنى ذلك أن يكون بين كل رطب وبابس فإن الماء والحجارة مثلاً لا يختلطان ولا يتحملان، ولكن يكون في بابس قد خالطته رطوبة وذلك هو اللبن. واحتلاط الرطب ببابس إنما يكون بالحرارة ببرودة ورطوبة (٢٠٤).

ولا يمكن أن يتم الاختلاط دون التماس فإن الخليطين يتماسان ثم ينقسمان ثم ينفصل كل واحد منها عن صاحبه، ولابد أن يكون المجتمع منها له قوة الخليطين ولذلك إن غالب أحد الخليطين ولم يوجد للمجتمع منها شيء من قوة الآخر لم يكن ذلك اختلاطاً بل كان كوناً وفساداً ولذلك فإننا لا نقول أن قطرة من الماء اختلطت بماء البحر (٢٠٥).

أما الامتزاج فقد يكون منه امتزاج صناعي كمزج الذهب بالفضة والعلل بالخل في السكتجين و قد يكون امتزاج طبىعى كامتزاج الأسطقفات فى النباتات، ومن شروط الامتزاج الطبيعى أنه لا يكون إلا بفعل وانفعال والتغير الذى يلحق أنواع الامتزاج سواء كان طبىعياً أم صناعياً هي أما عفونه وإما طبخ والامتزاج لا يتم إلا بالحرارة الطبيعية".

وهكذا يتضح لنا أن ابن باجة فى هذا القسم قد انتقل من دراسة الأمور العامة الخاصة بالوجود الطبيعى إلى دراسة الأمور التفصيلية التى تتطبق على موجود من الموجودات إذ أن بحثه فى هذا القسم ينصب على دراسته للعالم وأقسامه وخصائص كل قسم وكيف أنه سيتغلب من دراسته للعالم إلى دراسته بعض الكائنات الموجودة فى هذا العالم كالنبات والحيوان وهو ما ستناوله فى الفصل القادم. ولكن قبل ذلك نود أن نشير إلى رأى ابن الصانع فى مشكلة العالم وهل هو قديم أم حادث.

### ثالثاً، قدم العالم:

#### تمهيد:

وقف ابن باجة من مشكلة قدم العالم موقفاً عقلياً خالصاً ولقد كان موقفه هذا متأثراً فيه بآراء الفلاسفة السابقين له خاصة أرسطو.

ورغم صعوبة هذه المشكلة وكثرة الخلاف حولها وتشعب الآراء بصدرها نظراً لأنها ترتبط عند رجال الدين بمشكلة الكفر والإيمان مما جعل مفكري المسلمين يقفون موقفاً عدائياً من أرسطو ويتهمنه بالكفر نظراً لقوله بقدم العالم (٢٠٧).

وتتضطلع لنا أيضاً صعوبة هذه المشكلة والنظرة المقيدة لها من جانب

الحكام والعموم ما يذكر بصدق حياة ابن رشد وكيف أنه عندما ذهب لمقابلة الأمير "أبي يعقوب يوسف أبي محمد بن عبد المؤمن" كان أول ما فاجه فيه كما يقول "الراکشی" هل السماء حادثة أم قديمة؟ وكيف أنه ارتبك في بادئ الأمر من الرد على هذا السؤال (٢٠٨).

كذلك عبر ابن طفيل عن صعوبة القول الفصل في هذه المشكلة من خلال عرضه لتطور تفكير "حى بن يقطان". وكيف أنه عندما أخذ يفكر في العالم بجملته "هل هو شىء" حادث حادث بعد أن لم يكن وخرج إلى الوجود بعد العدم؟ أم هو موجود منذ الأزل ولم يسبق العدم؟ وقف ابن ط菲尔 حائراً أمام هذا التشكيك ولم يستطع ترجيع أحد الحكمين، فهو قد وجد نفسه أمام مبدأ أرسطي يقول أن العلة متى وجدت وجد المعلول عنها حتى دون أن ينقضى بين وجود العلة وجود معلولها زماناً كما أنه وجد نفسه من ناحية أخرى أمام مبدأ درج عليه الفارابي وابن سينا مستندين فيه إلى العقيدة الإسلامية القائلة بحلواث العالم وما زال ابن ط菲尔 حائراً بين المبدئين علة سنوات ولم يستطع ترجيع أحد الاعتقادين على الآخر (٢٠٩).

أما ابن باجة فقد كان لوقفة العقلى الصريح الذى كشف عنه فى بادئ الأمر دون خشية أو رهبة أثره فى أنه أعلن صراحة القول بقدم العالم مؤيداً بذلك بالحجج والبراهيم العقلية المستمدة من آرائه فى الطبيعة وما بعد الطبيعة، ولا شك أن مباحث علم الطبيعة عنده، قوله بقدم الحركة ورجوعها إلى محرك أول قديم يحرك ولا يتحرك، ثم قوله بارتباط كل من الزمان والمكان بالحركة، والعلاقة بين القوة والفعل، والضرورة الحتمية لعلاقة الأسباب بسبباتها ومتى وجدت العلة وجد معلولها ضرورة أقول لا شك أن هذه المباحث إنما تؤكد بصراحة ووضوح قوله بقدم العالم وأن هناك فاعلاً لهذا الكون.

إذا كان الجسم لا يتحقق وجوده إلا بوجود المادة والصورة من حيث إن صورة الجسم الطبيعية صورة هيولانية لا قوام لها بنفسها وإنما قواها بالجسم الطبيعي حيث تتحد الصورة بالمادة هذا من ناحية، ومن ناحية أخرى نجد أن التغير يفترض دائمًا غاية يتوجه إليها إذ لكي يمكن التغير لا بد أن يتوجه إلى غاية وهذه الغاية ليست شيئاً آخر غير الصورة فالصورة هي غاية كل تغير بل هي كمال كل تغير كما ذكرنا سابقاً.

فإذا كانت الغاية هي أن تتحقق الصورة في الهيولي فإن هذا لا يتم إلا بأن تنتقل الصورة لتصل في الهيولي، هذا الانتقال هو الحركة وهي تقتضي شيئاً شئ يحرك وهو الصورة (سواء كانت علة صورية أو فاعلية أو غائية) وشئ يتحرك هو الهيولي أو الموضع الذي سيجري عليه التغير شئ بالقوة وهو الهيولي القابلة للصورة وشئ بالفعل يعتبر صورة الشئ أو الحالة النهائية التامة كما يقول "أرسطو" التي تشير إلى الحدود الممكنة لتحقق الشئ بالواقع (٢١٠). فالفاعل هنا يفعل المركب من المادة والصورة وذلك بان يحرك المادة ويفيرها حتى يخرج ما فيها من القوة على الصورة إلى الفعل فالفاعل هنا مخرج ما بالقوة إلى الفعل فكأنه جامع بين القوة والفعل أي الهيولي والصورة من جهة إخراج القوة إلى الفعل دون أن يؤدي ذلك إلى أبطال الموضوع القابل للقوة.

فإذا نظرنا إلى الحركة من هذه الزاوية وجدنا أنها أزلية أبدية، لأنه لما كانت المادة والصورة أزليتين أبديتين كان الناتج عن اجتماعهما أزلياً أبداً ذلك أن ابن باجة يرى أن الحركة قد تكون بالقوة وقد تكون بالفعل، فإذا قام في وجهها عائق فإنها تظل باقية ولا تفنى، إنها تنتقل من الفعل إلى القوة كما انتقلت من القوة إلى العقل فهي تكون غير محركة ولكنها في نفس الوقت

يمكنه أن تحرك أى أن الحركة فيها تكون بالقوة<sup>(٢١١)</sup> لكن هذا لا يصدق إلا على الحركة الكائنة الفاسدة، أما الحركة السردية فهي دائمًا بالفعل لأن محرك الحركة السردية هو أبدًا موجود بالفعل، فإذا كان هناك حركة أزلية أبدية ومحرك أزلى أبدى فلابد من وجود متحرك عندهما أزلى أبدى أى مجال لهما لأنه حسبما يكون المحرك والحركة يكون المتحرك وما يؤيد ذلك قول ابن باجة . . . وأنزلناه، غير متحرك بالعرض، فلذلك المحرك الأول لا يتحرك ولا بطريق العرض تحركًا غير متنه والجسم المتحرك عنه أزلى فإذا إن لم نزله أزلياً كان المحرك الأول متحركًا بالعرض وليس كذلك المحرك الأول<sup>(٢١٢)</sup>.

وهكذا فإذا كنا قد أثبتنا قدم الحركة وأنها لا نهاية بمعنى أنه لا نهاية لها في جهة الابتداء إذ لم يسبقها سكون بحيث يكتم مبدأها منه فهي إذن أزلية لأن الزمان كما ذكر ابن الصانع هو مقياس الحركة، والزمان لا بداية له ولا نهاية إذ أن كل منه له قبل وبعد هكذا إلى ما لا نهاية فهو إذن موجود منذ الأزل وإلى الأبد والحركة تسايره في ذلك ولابد إذن من أن يكون المحدث لهذه الحركة وبالضرورة ذات قوة لا نهاية يقول ابن باجة " وهو دائم بنفسه لأن زمانه دائم (فإن الدائم من جهة الزمان غير دائم) ولذلك أخلق الأشياء بالدوم هو الله تعالى وهو معطى الدوام"<sup>(٢١٤)</sup>.

وهكذا يثبت ابن باجة وجود فاعل هو علة لكل جسم وهي معلولة له فهذه العلة لا ابتداء لها من جهة الزمان ولم يسبقها العدم وهي قديمة.

## ٢ - العلاقة الضرورية بين الأسباب ومسبياتها نفس ظواهر الكون:

يرى ابن باجة أننا إذا ما حاولنا فهم طبيعة الموجود فلن نصل إلى هذا الفهم إلا عن طريق أسبابه الذاتية ويبدون هذه الأسباب فلن نستطيع تمييز موجود عن موجود ولا نفرق بين مادة وأخرى ولما كان كل تكون لا بد له من

مكون كان تأكيدنا العلاقة بين الأسباب ومسبياتها هو الأساس في فهم طبيعة الموجود.

فكل مادة من المواد لها فعل معين فالنار لها فعل وكذلك الماء وبدون تحديد أسباب كل مادة وصفاتها الجوهرية تكون الأشياء كلها شيئاً واحداً ولا شيئاً واحداً يقول ابن باجة " فمن جعل الموجود واحداً فهو يرى ضرورة أن تكون استحالة أو غير ذلك من الحركات " فإذا افترضنا أن هذا الموجود واحد فيجب أن نحدد داخل هذا الواحد هل له فعل واحد يخصه أو انفعال يخصه أو ليس له ذلك . فإذا كان له فعل يخصه فقد أصبح هذا الفعل صادراً عن طبائع خاصة به وإن لم يكن له فعل يخصه فهو إذن ليس بوحدة فالجسم الطبيعي إذا فرض أنه لم يفعل فعله في الجسم فإذا ذلك يرجع إلى وجود عائق يعوقه عن أداء فعله<sup>(٢١٥)</sup> . لكن رغم أنه لا يقوم بفعله إلا أن ذلك لا يفقده صفتة الجوهرية يقول ابن باجة " وكل قوة محركة ففيها مع أنها موجودة للوجود الذي يخصها معنى به تفعل فعلها فاما الاسطقطاس فإن هذه القوة ظاهرة فهي النار منها ثم في الهواء وأخفى ما هي في الماء والارض غير أن مثل هذه إنما تفعل صوراً طبيعية لاجسام متشابهة الاجزاء إلا أنها قد تكون النار عن شيء آخر مثل أن تكون عن قذح الزناد<sup>(٢١٦)</sup> .

فالنار مثلاً لم تفعل فعلها في الجسم بذلك يرجع إلى أن هناك موجوداً يوجد له إلى الجسم الخاص إضافة تعرق الإضافة الفاعلة للنار والتي تؤدي إلى احتراق الجسم مثل أن يقال أن الاختراق حدث عن قذح الزناد . لكن هذا الاحتراق لا يفقد النار صفتتها الأساسية وهي صفة الإحرق لأنها رغم أنها لم تقوم بالفعل إلا أنها لا تزال تسمى باسم النار .

فاما الحرارة وقوه البارد فإن وجوده حار هو سبب كونه بارداً بالقوه ومن

أجله كان ذلك لأن نسبة الحرار والبارد إلى المادة نسبة واحدة. فإن النار لا يمكن أن تكون باردة لكن من أجل أنها نار لا من أجل أنها جسم<sup>(٢١٧)</sup>.

فالأشياء الفاعلة المؤثرة (المحركة) لا تخرج عن صفتين: فاعلة بالطبع وأخرى فاعلة بالاختيار.

ففي الصنف الأول نجد أن الأجسام الطبيعية تتحرك إلى مواضعها التي لها بالطبع إذا لم يكن هناك ما يعوقها عما حولها بالطبع فالحجر من جهة أنه بالقوة يتوجه إلى أسفل ويحرك عن طريق أنه ثقيل ولذلك يتحرك بنحو واحد من الحركة بالطبع الذي هو فيه. أما إذا قذفنا الحجر إلى أعلى فهو في هذه الحالة يتحرك حركة مضادة لما له بالطبع ولكن لا تكاد قوة القذف تفقد من حدتها بعد بلوغ أقصى مدى لها حتى يتحرك الحجر إلى أسفل ويكون ثقلة هو المحرك في هذا الاتجاه.

ولربما اعترض البعض وقال إن هذا يعد تناقضًا لأنه كيف يكون ثقل الحجر متراجعاً تارة ومحركاً تارة أخرى؟ وابن باجة ينبه إلى ذلك ويقول أنه لا ينبغي لنا أن نعتقد أن هناك تضاداً بين المحرك والمتحرك إذ المتحرك هو قوة المحرك فقط<sup>(٢١٨)</sup> فالحركة موجودة في المتحرك بالقوة ولكنها لا تصبح فيه بالفعل إلا بفعل المحرك.

أما النوع الثاني من الأفعال فهي الاختيارية وهي خاصة بالكائنات ذات الانفس فهي كائنات متتحركة بذواتها ومن تلقائتها مثل أنواع الحيوان التي لا تحتاج إلى غيرها في تحريكها<sup>(٢١٩)</sup>.

غير أن المحرك الذي يحركه أما أن يحركه حركة مضادة للطبيعة، أو حركة موافقة لها.

فالحركات الموافقة للطبيعة هي جميع حركات الأجسام الطبيعية والتي تشارك فيها أصناف الحيوان كالهوى من فوق، في حين أن الحركات المضادة للطبيعة هي التي تعاكس النفس فيها هذا الاتجاه مثل رفع اليد إلى فوق والطفر بالجسم إلى أعلى وهذه هي الحركات الاختيارية يقول ابن باجة " وكل فعل إنساني فهو فعل باختيار وأعني بالاختيار الإرادة الكائنة عن روية " (٢١٩).

فلكل شيء إذن طبيعة خاصة به وفعل يتلام مع هذه الطبيعة ويمكننا أن نبين هنا بوضوح في الأجسام المادية فإن الفاعل إذا ماس المنفعل ولم يكن هناك عائق يعوقه فإن الفاعل والمنفعل كل منهما يقوم بوظيفته فيحركة الفاعل ويتحرك المنفعل فإذا كانت علاقة السببية تبدو كما عرضنا في طبيعة الأفعال فإنها تبدو أيضاً بصورة أوضح في أنواع المقولات خاصة مقوله الإضافة فالمضافان إذا لحقتهما الإضافة بالفعل فإن كل واحد منها سبب في تصور الآخري أنه مضاد بالفعل مثل إضافة الآبة والبنوة فإن الأب من جهة ما هو ابن سبب وجسده آباً الابن الذي وجد له وكذلك الابن من جهة ما هو ابن سبب الأب من جهة ما هو أب وكذلك الفاعل والمفعول هو السبب في أن كان الفاعل فاعلاً بالفعل فإن المفعول بالفعل جعل الفاعل هو السبب في أن كان الفاعل فاعلاً بالفعل جعل الفاعل فاعلاً (٢٢٠).

وسواء كان كل واحد سبب في وجود الآخر كما ذكرنا أو سبب في وجود الآخر من ناحية الفاعل والغاية وكانت الغاية متضمنة في حد الفاعل من حيث إنها سبب في وجوده مثل صورة الشمرة وما تمره فإن صورة النخلة مثلاً هي الفاعلة للشمرة والشمرة هي غاية صورة النخلة التي من أجلها وجدت صورة النخلة للنخلة، وهذا التأكيد على الطبيعة الخاصة لكل عنصر وفعل كل موجود من الموجودات إنما يدل على تفه المفهوم العرضي والجهاز والإمكان.

وسواء كانت الأسباب متداخلة مع مسيباتها أو ليست متداخلة فإن العلاقة حتمية وضرورية بينهما وهذا يفضي بنا إلى القول بقدم العالم طالما أن لكل سبب مسبباً ولكل علة معلولاً فالمحرك الأزلي لا بد أن يحرك ما هو مجانس له فيكون بالضرورة أزلياً مثله.

ولا شك أن قولنا بأن لكل شيء أسبابه الضرورية فإن ذلك ينفي معه القول بالاتفاق في أي مظاهر من مظاهر الموجودات، إن الصدرين لا يمكن أن يكون لهما جنس واحد، إذ أن الصدرين كما يقول ابن باجة هما الشستان اللذان يقتربن بوجود كل واحد منها عدم الآخر فكيف يكونا من جنس واحد؟ مثال ذلك البياض فإنه إذا وجد في موضوع ما لم يمكن أن يوجد السوداد الذي يضاده معه في ذلك الموضوع<sup>(٢٢١)</sup>. فمن الضروري أن يكون في الأشياء ترتيب ونظام فإن الطبيعة لم تفعل شيئاً باطلأ حتى أنها لم تنتقل من وجود جنس إلى جنس أكمل حتى صنعت متوسطاً يقول ابن باجة "فاما الأنواع غير المتناسلة فإذا فصلتها هو انتظام أدوار وجودها وهي أحسن مراتب الوجود الضروري فالمتناسل هو وسط بين أشرف مراتب الوجود وهو الذي معنى الضرورة فيه الانتظام"<sup>(٢٢٥)</sup>.

فإذا كان في كل موجود أفعال جارية فيه على نظام وترتيب فإن دل ذلك على شيء فإذا بدل على أن الطبيعة تعمل وفق غاية محلدة وأن أفعال الموجودات كلها تتم لما حد لها من غاية.

\* \* \*



## الفصل الثاني

### النفس

#### (المستوى الفيزيقى والميتافيزيقى)

ويتضمن:

تمهيد

أولاً: المستوى الفيزيقى.

النفس مبحث طبيعى - أهمية دراستها -  
تعريفها - طبيعتها - مراتب النفس - قواها.

ثانياً: المستوى الميتافيزيقى

إثبات وجودها - خلودها - بطلان التنازع -  
النفس علة وحدة الكائن الحى وسبب حركته.



شغلت مشكلة النفس، والغوص في أعماقها، ودراسة ماهيتها انتباه ابن باجة كما جذبت اهتمام غيره من فلاسفة الإغريق والإسلام من قبل. ولم يكن غريباً على ابن باجة أن يهتم بتلك المشكلة ويفرد لها أحد مؤلفاته الأساسية.

فهو أولاً قد وقف على تراث من سبقه خاصية أرسطو وأفلاطون واستوعب هذا التراث واستفاد منه استفادة لا حصر لها خاصة وأن مشكلة النفس قد تناولها من قبل أفلاطون وأرسطو بوجهين نظر مختلفتين. ولم يكن الأمر هيئاً على أبو بكر ابن الصانع إذ كيف يسُوق بين وجهات النظر المتعارضة من جهة وبين ما تصبو إليه نفسه وتقوم عليه عقيدته من جهة أخرى خاصة وأنه أطلع على آراء من سبقه من فلاسفة الإسلام فقد ظهرت في القرنين الثالث والرابع الهجريين دراسات سبيكولوجية على أيدي الكندي (٩٤٠م) والفارابي (٩٥٠م) وابن سينا (١٠٣٧م) ومن الأطباء قسطاً ابن لوقا (٩٦٢م) وأبي بكر الرازى (٩٢٠م). لكن ابن باجة استطاع بفكرة الشاقب وذهنه المفتوح أن يلائم بين هذه الأفكار المتعارضة المتناقضة. فهو لم يكن تابعاً لأرسطو أو أفلاطون متابعة عمياء يأخذ آرائهم مسلمات غير قابلة للنقض أو المعارض كما أنه لم يكن مقلداً لفلسفه المشرق وغيرهم تقليداً أعمى وإلا كان فكره الفلسفى ومذهبة التكامل صورة مكررة لفكرة من سبقه. ولقد كان لهذا التراث العظيم الأثر كل الأثر في تناول ابن باجة وعرضه لمشكلة النفس من الناحيتين الطبيعية، والمتافيزيقية<sup>(٢٢٦)</sup>.

ومن ناحية ثانية. كيف لا يهتم ابن باجة بدراسة النفس وهو يؤمن " بأن من لا يوثق بأنه يعرف حال نفسه فهو أخلى أن لا يوثق به في معرفة غيره،

وكيف يقف على معرفة غيره وعلى معرفة مبادئ العلوم إذ لم يكن قد وقف من قبل على معرفة نفسه وعلم ما هي "ونحن إن لم نعرف حال أنفسنا وما هي، وإن لم يتبيّن لنا ما يقال فيها هل قيل على الصواب أم لا يوثق بذلك، فتحن أخرى أن لا ثق بـما يتبيّن لنا في سائر الأمور" (٢٢٧).

من أجل ذلك نجد ابن باجة في عرضه للنفس لم يقتصر على ذكر النفس الإنسانية وإنما اهتم بذكر ثلاث مراتب للنفس جعلها تتصاعد في نظام تدريجي يبدأ من الأبسط فالبسط فالأقل بساطة ويحيث تشمل المراتب العليا المراتب الدنيا. فذكر النفس الإنسانية ثم الحيوانية ثم النباتية التي تمثل أبسط أنواع النفوس لكننا سنقصر دراستنا على النفس الإنسانية في مجالها الطبيعي والميافيزيقي مع الإشارة إلى بعض النصوص الخاصة بالنبات والحيوان في وضعها المناسب.

### أولاً، المستوى الفيزيقي:

#### ١ - النفس مبحث من مباحث علم الطبيعة،

إذا كان ابن باجة يرى أن الصور صنفان: الصنف الأول. صور الأجسام التي تفعل أفعالها دون الاعتماد على آلات مثل النار في سموها والحجر في هبوطه وهي ما تختص بلفظ الطبيعة، وصور الأجسام التي تفعل أفعالها بالاعتماد على آلات كاغذاء النبات وحركة الحيوان وهي ما تختص بلفظ نفس. فإن النفس تبعاً لذلك هي مبدأ الكائن الحي وحينما يوجد الجسم ذات النفس تكون الحياة، ومن هنا كان كل جسم ذي نفس جسماً حياً كما كانت الطبيعة هي مبدأ الكائنات اللاحية وإذا كان العلم الطبيعي يدرس الموجودات الطبيعية المشتركة بالنمو والتنفسان. فإن علم النفس عند ابن باجة يدرس الموجودات الطبيعية المتحركة الحساسة المؤلفة من الصورة البيولى.

وأيضاً فإن من الأمور المعروفة أن كل حيوان فهو متحرك حساس وهو يحس بأجزاء تتحرك (ونحس) فهو مؤلف منها وبين أن الحيوان من جنس جسم وصورة فاما على (أى جهة) يقال أنه مؤلف من جسم وصورة وهل النفس هي الجسم أو الصورة؟<sup>(٢٩)</sup>.

ويشير ابن باجة في كتاب النفس صراحة إلى أن دراسة النفس هي جزء من العلم الطبيعي " لأن العلم بكل واحد من الانفس جزء من العلم الطبيعي"<sup>(٣٠)</sup> وهو في ذلك يتافق مع أرسطو الذي يقول "أن البحث عن النفس مما يختص به عالم الطبيعة"<sup>(٣١)</sup> وما ذلك إلا لأن العلم الطبيعي عند ابن باجة كما مر بنا يبحث في ميادين الموجودات الطبيعية التي تتركب من هيولى وصورة بحيث إن الجسم لا يتحقق وجوده إلا باتحادهما وبحيث تعتبر الهيولى ليست مصورة بالذات ولا موجودة بالفعل إذ أن وجودها الحقيقي هو في قابليتها للصور التي تتعاقب عليها وأما الصورة فهي التي تحقق الوجود الفعلى للمادة حين تنضاف إليها وبهذا تعطى للمادة التحدد والتعيين أي تصبح جمماً وعلى هذا الأساس تكون النفس بالنسبة للكلائنات الحية كالصورة بالنسبة للمادة والبدن بمثابة المادة " واستقر الأمر على ما هو بين أن النفس هي صورة مثل هذا الجسم "<sup>(٣٢)</sup>.

بحيث نجد أن النفس لا تنفع ولا تفعل بغير البدن مثل الغضب والشجاعة والتزوع أى الإحساس عموماً إذ أن هذه التغيرات النفسية تصاحبها تغيرات بدنية. أى أن النفس لا يمكن أن تمارس وظائفها بدون البدن.

وإذا كانت النفس بعد هذا التحليل تعد من مباحث علم الطبيعة وإذا كانت هي مبدأ الكائن الحي فإنها تفترق عن الطبيعة من حيث إنها مبدأ أخص للكلائنات الحية ولا تطبق إلا على الكلائنات الحية من سائر موجودات الطبيعة، أما الطبيعة فهي مبدأ عام لأنها مبدأ الحركة في كل الموجودات الطبيعية<sup>(٣٣)</sup>.

## ٤ - أهمية دراسة النفس:

يقول أرسطو كل معرفة فهى في نظرنا شيءٌ، حسن جليل ومع ذلك فإننا تؤثر معرفة على أخرى إما لدقتها وإما لأنها تبحث عنها هو أشرف وأكرم، ولهذين السبيلين كان من الجدير أن ترفع دراسة النفس إلى المرتبة الأولى، ويبدو أيضاً أن معرفة النفس تعين على معرفة الحقيقة الكاملة وبخاصة علم الطبيعة لأن النفس على وجه العموم مبدأ الحيوانات<sup>(٢٣٤)</sup>.

وتمثل النفس عند ابن باجة نفس المكانة التي احتلتها من قبل لدى أرسطو وهو يضع معرفة النفس في المرتبة الأولى بالنسبة لسائر أنواع المعرفة ويقول "... وقد عدلت مراتب شرف العلوم في مواضع كثيرة والعلم بالنفس يتقدم سائر العلوم الطبيعية والتعاليمية بأنواع الشرف كلها. وأيضاً فإن كل علم مضططر إلى علم النفس، فليس بهمنا الوقوف على مبادئ العلوم ما لم نتف على النفس ونعلم ما هي بالحد... . وأيضاً فإن من الأمور الذاية أن من لا يوثق بأنه يعرف حال نفسه فهو أخلى أن لا يوثق به في معرفة غيره ونحن أن لم نعرف حال أنفسنا وما هي وإن لم يتبين لنا ما يقال فيها هل قيل على الصواب أم لا يوثق بذلك، فتحتاج أخرى أن لا تثق بما يتبين لنا من سائر الأمور<sup>(٢٣٥)</sup>.

يتضح لنا من نص ابن باجة ما يلى:

- ١ - أن دراسة النفس دراسة هامة لأنها تتطلب كثيراً من الدقة والصبر في البحث والاستقصاء.
- ٢ - أن دراسة النفس أشرف وأسمى دراسة بين سائر العلوم الطبيعية والتعاليمية.
- ٣ - أننا من خلال دراسة النفس نتوصل إلى معرفة جوانب الحقيقة الكاملة في ميدان العمل الطبيعي.

٤ - أن المحك الأساسي في معرفة الغير ومعرفة العالم هو معرفة النفس فعن طريقها تميّز الخير والشر والصواب والخطأ.

ولم يقف ابن باجة عند ذكر أسبقيّة النفس لجميع العلوم فقط لكنه ينرى للعلم الأول يوازن بينه وبين علم النفس فيقول:

«وأيضاً» فإن العلم يشرف إما بالوثاقة وهو أن تكون أقاربه يقينية ظاهرة، وإما يشرف الموضوع وإعجابه كحال في علم حركات النجوم وعلم النفس قد جمع الحالين معاً. وأخلق بعلم النفس أن يكون أشرف العلوم جميعاً ما خلا العلم بالمبدأ الأول فيشه أن يكون ذلك بوجه آخر مبيناً لسائر العلوم بحسب مبادئ الموجودات عنه أيضاً. وأيضاً فإن العلم بالمبدأ الأول لا يمكن ما لم يستقدم العلم بالنفس والعقل، وإلا كان معلوماً بوجه انقص». (٢٣٦).

فالموازنة التي يقيّمها ابن باجة بين العلم الأول وعلم النفس لا تتعارض إلى أسبقيّة علم النفس لأن هذا الأمر مفروغ منه كما ذكرنا ولكنها تطرق إلى وثاقة العلم وشرف موضوعه وعلم النفس في رأى ابن باجة قد جمع بين الميزتين معاً ولكن حينما يوازن بينه وبين العلم الأول يجعله أقل شرفاً من هذا العلم وإن كان يعود ويؤكّد أسبقيّة العلم بالنفس والعقل بل أن العلم بالمبدأ الأول لا يصل إلى كماله إلا إذا استعملت القوة التي يفيدها علم النفس ويعقب ابن باجة على ذلك بقوله «وأكمل الوجود التي يعلم بها المبدأ الأول، العلم الذي يستعمل فيه القوة التي يفيدها علم النفس». (٢٣٧).

## ٤- تعريف النفس:

يتساءل ابن باجة أي الطرق يجب أن تسلك حدّاً للنفس؟ وما هو الجنس الذي يجب أن يحمل عليها وتتصف به فيكون سبيلاً في تحديدها؟

إذا كانت الطرق المستعملة في استخراج الحد ثلاثة وهي: طريقة التقسيم وطريقة البرهان، وطريقة التركيب فهل يمكن استخدام طريق التقسيم في حد النفس.

يرى ابن باجة أننا لا يمكن أن نستخدم طريق التقسيم في التعريف بالنفس لأن الجنس الذي تترتب فيه النفس ليس معروفاً إذ لو كان ظاهراً بنفسه لما وقع التنازع في هل النفس هي الجسم أم لا؟ وهل يمكن استخدام طريقة البرهان؟؟

وهذا الطريق أيضاً غير ممكن لأن التصورات التي تصورت بها الأنفس ليست واحدة. وإذا تأملنا التصورات التي قال بها الأقدمون من الفلاسفة لم نجد لها لا متناقضة ولا متألمة. لكن يظهر منها أن النفس إنما تقال باشتراك "فإن أمكن في تصوراتها أن تعقل ويطلب البرهان عليه إن يكن إنما وجدنا حدّاً من حدودها يقال عليه النفس ولم نجد المعانى التي يقال عليها النفس فإن النفس إن قيلت باشتراك إنما يقال بالنوع المشكك فيه".<sup>(٢٣٨)</sup>

معنى ذلك أن أفعال النفس متجلسة وبعضها يتقدم بعض كالاغتناء والحس، وبعضها يناسب بعض كالحس والتخيّل، وبعضها أفضل من بعض كالناطقة التي تميّز عن سائر القوى. ولذلك فلا يمكن أن يطابق بالحد جميع ما يقال عليه النفس بنحو واحد فلا يمكن استعمال الطريقة البرهانية.

لم يبق إمامنا إذن من طرق الحد سوى طريقة التركيب وواضح أن هذا الطريق استعمل فيها لسبق العلم بوجوده.

وعندما يعطينا ابن باجة "تعريفاً للنفس يوضح فيه طبيعتها وما هيتها فإنه يعتمد على تعريف أرسطو المشهور ويحلله ويفسره. فيذكر ابن باجة أن النفس "استكمال أول الجسم طبيعي إلى "فإذا كان<sup>(٢٣٩)</sup> الاستكمال عند ابن

باجة هو نزوع ما بالقوة إلى ما بالفعل أى هو حصول القوة والاستعداد في الكائن الحى فهو إذن ليس على درجة واحدة. وقد يحدث أن لا تؤدى النفس وظائفها باستمرار بل قد تتوقف بعض وظائفها أحياناً كما في حالات النوم أو الغيبوبة فالاستكمال إذن له طرقان: قوة وفعل فالاستكمال بالقوة يسميه ابن باجة استكمالاً أولياً<sup>(٢٤١)</sup>، إما الاستكمال الذى بالفعل فيطلق عليه ابن باجة استكمالاً آخرأ. مثال ذلك المهندس ففى حال قيامه بأعماله الهندسية يكون مهندساً بالقدرة وعلى الكمال الأول<sup>(٢٤٢)</sup>. ولكن ماذ يقصد ابن باجة بالجسم الطبيعي؟

إن النفس طبقاً لتعريف ابن باجة لا تخل إلا في الجسم الطبيعي، والاستكمال في رأيه لا يكون استكمالاً لاي جسم. فهو قد فرق بين الجسم الصناعي والجسم الطبيعي كما مر بنا في "العلم الطبيعي" وجعل الجسم الصناعي كالسرير، والكرسى لا يوجد إلا عن إرادة أما الجسم الطبيعي فحركه طبيعة ذاتية وي الخضع لما يجري في الطبيعة من حوادث وأحوال فيكون أو يفسد. لكننا قد نتساءل ونقول إن النار والأرض والماء والهواء ما هي إلا أجسام طبيعية ولكن ليس لها نفس فكيف تدخل هذه الأجسام في ثوابا تعريفه للنفس؟؟

أن ابن باجة لكي يتلافى هذا التناقض قرر أن هذا الجسم ذات النفس لا بد وأن تكون موجوده به الحياة لأن كل جسم ذي نفس يعتبر جسمًا حيًا ووجود الجسم ذي نفس هي الحياة فكل جسم متفسح حتى ولم يقف ابن باجة على وصف الجسم الطبيعي بالحياة فقط ولكنه اشترط ضرورة استعانة هذا الجسم بالآلات في أفعال الحياة مثل اغتناء النبات وحركة الحيوان فكأن النفس طبقاً لتعريف ابن باجة تطلق على الجسم الطبيعي الآلى المتحرك بالآلات وهي ما يميز الكائن الحى من غير الحى والحياة بدورها هي التي تميز الكائن المتفس من الكائن غير المتفس.

ولما كان أرسطو يعرف النفس بأنها "كمال أول جسم طبيعي ألى ذي حياة بالقوة" وأيضاً هي ما به نعياً ونحس وتفكير أولًا<sup>(٤٥)</sup> فإن ابن باجة قد ذكر تعريفاً شاملاً جاماً لكل الخصائص التي حد بها "أرسطو" النفس إذ أن "ابن باجة" يرى أن وجود الحياة بالقوة كما يقول أرسطو صفة ذاتية في الجسم وليس الحياة التي تسرى في الجسم شيئاً خارجاً تضفيه النفس على أي جسم بل أن وظيفة النفس هي إخراج الحياة من القوة إلى الفعل في هذا الجسد بالذات وابن باجة في شرحه لمعنى الاستكمال أوضح لنا هذه الوظيفة الأساسية للنفس.

والواقع أن ابن باجة لو كان قد أكفى بهذا التعريف للنفس لوقع في التناقض إذ كيف ينطبق هذا التعريف على النفس الغاذية والحسنة (النباتية الحيوانية) وهذه النفوس تختص بالفناء وعدم الدوام. وينطبق أيضاً على النفس الناطقة التي تتصف بالإلزالية والدوام؟ ومن أجل ذلك نجد ابن باجه يختلف مع أرسطو في هذا الأمر فيذكر أنه إذا كانت نفوس النباتات والحيوانات لا تنفك عن أجسامها لأنها متصلة بها انحصاراً جوهرياً من حيث العلاقة الضرورية بين الهيولي والصورة فإن النفس الإنسانية (الناطقة) هي جوهر مستقل وهي في نفس الوقت صورة للبدن<sup>(٤٦)</sup>.

ومن أجل ذلك نجد ابن باجة يقول إن النفس وإن كانت من المتفقة أقوالها، إلا أنها لا يمكن تعريفها من جهة واحدة ونعرف بنحو من الاشتراك لأن قولنا استكمالاً قد يقال بشكير وكذلك قولنا جسم وقولنا ألى، ولما كانت الأجسام مفتذية ومتخللة وحساسة.. إلخ فمن الضروري لدفع هذا الشكير أن يختص تعريف النفس ببيان وظيفتها فنقول مثلاً: إن النفس الغذائية هي استكمال الجسم الآلى المفتذى، والحسنة استكمال: الجسم الآلى المحسس... وهكذا في سائر قوى النفس، ولا يختلف عن هذه القوى سوى

النفس الناطقة حيث يقال عليها الاستكمال بنوع من الاشتراك<sup>\*</sup> . وقولنا إن النفس استكمال لجسم طبيعي ألى فهذا يشتمل كل نفس وكل قوة من قواها سواء كانت قوى أو ذات أخرى<sup>(٢٤٧)</sup> .

#### ٤ - طبيعة النفس:

لم يكن تحديد النفس عند ابن باجة من الأمور الهامة وربما كان أسر من البرهنة على وجودها ولا أدل على ذلك من أن الفلاسفة قد اختلفوا في تحديد ماهيتها وطبيعتها منذ القدم ومن أجل ذلك نجد ابن باجة يستعرض آراء بعض من سبقوه رغم أنه لا يلتجأ إلى مناقشة هذه الآراء وتحليلها أو نقادها كعادته في "القول الجامع الذي يعرّف الاستقحاء" فيذكر أن الفلاسفة القدماء قد اختلفوا في حقيقة النفس فإذا كان ديمقوقريطيس يقول إن النفس جوهر مركب من أجزاء لا تنقسم ولا تنفصل<sup>(٢٤٨)</sup> . فما ذلك إلا لأنه كان يعتقد بأن النفس موزعة في الإنسان فبعض ذراتها يرى في الجسم كله ليتقبل الإحساسات وبعض ذراتها الأدق توجد في الصور فتكون سبب القدرة على التفكير وبناء على ذلك فالنفس هي الجوهر الذي يجمع بين الصفات الحقيقة للذرات وبين الصفات الثانوية الموجودة بالعرض<sup>(٢٤٩)</sup> .

وإذا كان جالينوس يرى أن النفس واحدة ولكنها ذات أجزاء بالمواضيعات بمعنى أن النفس مركبة من جميع العناصر وأن كل عنصر منها هو أيضاً نفس.

فالاقدمون كما يقول ابن باجة كان الجميع منهم متفقين على أنها جوهر ولذلك كانوا يضعونها تحت أنواع الجوهر فقال بعضهم أنها نار. وقال آخرون أنها دم أو هواء<sup>(٢٥٠)</sup> . وبعضهم لما رأى أنها من الاستحالة أن تكون جسماً فقد وضعوها في مقوله أخرى وبالجملة فقد كان الجميع منهم يرتبها في المقولات العشر<sup>(٢٥١)</sup> ولما تبين لأفلاطون أنها يجب أن ترتب في الجوهر وتبين

له أن جسده يقال على الهيولى وهي الجسم وعلى الصورة، وتبين له أن وضعها جسماً محال، رأى تحديدها من جهة ما يخصها ولما كان يضع أن صورة الأجسام المستديرة نفس نظر فيما تشتراك فيه كلها فوجد الحس يختص بالحيوان ووجد الحركة تعمها كلها ولذلك حدها بأنها "شيء" محرك ذاته<sup>(٢٥١)</sup>.

لكن ابن باجة يرى أن أفالاطون إنما قال أن النفس شيء يحرك ذاته ولا ينبغي أن يلزم عن هذا القول أن مثل هذا لا يحركه غيره بالإطلاق وأنه لا يحركه متحرك خارج عنه وهذا ليس ب صحيح، ولكننا نعرف أن كل ما يكتف عن الحركة يكتف غيره فهو متحرك من غيره ومن أجل ذلك نجد أرسطو يذهب إلى أن كل متحرك فمحركه غيره بالإطلاق<sup>(٢٥٢)</sup>.

إما ابن باجة فعندما حاول تحديد طبيعة النفس كان تحدideه غامضاً وكل ما ذكره أنه قال "إذا كنا مزمعين على القول فهل هذا من النظر في الأجسام التي هي فيها أو من اللواحق التي تنسب إليها كالغضب والرضا. فإنها إن لم تكون مفارقة أصلياً فكل الأفعال المنسوبة إليها مشتركة من الجسد إلا أن بعضها من أجلها وبعضها من أجل الجسد أو به"<sup>(٢٥٣)</sup>.

فقول ابن باجة هنا يدل دلالة واضحة على أن النفس مفارقة لانه إن كان هناك أفعال للنفس لا يتحقق وحسودها إلا بوجود البدن. فإن هناك أفعالاً أخرى لا تتخص البدن ولكن ابن باجة يعود في موضع آخر ويقول " واستقر الأمر على ما هو بين أن النفس هي صورته مثل هذا الجسم"<sup>(٢٥٤)</sup>.

معنى ذلك أنه حاول التوفيق بين وجهتي النظر الأفلاطونية والأristotlean ف فهو قد نظر إلى النفس على أنها في آن واحد جوهر وصورة. فهي جوهر مفارق إذا نظرنا إليها في حد ذاتها وصورة إذا أخذتنا في اعتبارنا صلتها بالجسم وإذا كان ابن باجة قد أطلق الجوهر على كل من الصورة والمادة والمركب منها<sup>(٢٥٥)</sup> فقد كان من الميسر له أن يجمع بين الجوهر وبين الصورة

في تحديده لطبيعة النفس فإذا كانت النظرية الأفلاطونية تجعل النفس جوهر مفارق فما ذلك كما يقول ابن باجة إلا لأن في الإنسان معنى سرمدي هو كلى الإنسان الذي يتحقق عن طريق وجود نفسه الناطقة وإذا كانت النظرية الأرسطية تجعل النفس صورة للبدن فما ذلك إلا لأن النفس هي مصدر الحركة والحس والحياة الذي يتمتع به البدن والبدن هو محل أو الهيولى الذي يمكن أن يتقبل كل هذه الأفعال. فكان النفس هي الكمال لهذا البدن أو الصورة ولما كانت الصورة لا يمكن أن تتضح وتظهر إلا في المادة والمادة لا تقسم إلا بالصورة " ومن هنا لا بد للناظر حينما يتأمل الصور تاماً طبيعياً من أن ينظر فيها مع الموارد المتصلة بها " ويقول في موضوع آخر " والاتصال إما في الوجود ) فالامر فيه كاتصال النفس بالبدن واتصال التغير بالتغيير سواء كان تغييراً أو انفعالاً أو ملكة أو ما يجري مجراهم " (٢٥٧) .

وهكذا يتضح لنا أن ابن باجة في تحديده لطبيعة النفس وطبيعتها قد فرق بين النفس الفردية التي توجد لكل فرد وبين جزء من أجزائها وهي النفس الناطقة أو العقل . فالنفس الفردية تفني بفناء الجسم إما العقل الإنساني العالم فخالد لأنه يتحدد بالعقل الفعال .

#### ٥ - مراتب النفوس :

يصنف ابن باجة نفوس الكائنات الحية تلك الكائنات التي تميز بأن حركتها وسكنونها من ذاتها في ثلاثة مراتب تبدأ باقل النفوس بساطة ثم البسيطة فالابسط هذه المراتب هي :

١ - النفس النباتية (الغاذية) : وهي ابسط أنواع النفوس لأنها موجودة في جميع الأحياء وتنحصر وظيفتها على التغذى والنمو وتوليد المثل ولذلك يقول ابن باجة " النبات أحد الموجودات الطبيعية والقول فيه جزء من العلم الطبيعي " (٢٥٨) وعن وظيفته يقول " إن كل نبات فهو منتد فهو على ما كتبناه

في النفس يستعمل حرارة طبيعية وبها تغير الغذاء وغذاء النبات فبين  
بنفسه (٢٥٩).

فإذا كانت وظيفة الغذاء بالنسبة للنبات أنها تحمل الكائن الحي ينمو في  
اتجاه معين وستة معينة حتى يصل إلى غايته الضرورية ويقوى على التماسك  
والقيام بالذات. فإن التوليد يضمن له استمرار النوع والبقاء الأزلي: إذ أن كل  
كائن حي يرغب في تخليد ذاته.

ولما كان النبات يفعل ما يفعله بذاته لا بطارئ يطأ عليه. فهو لذلك لا  
يفقر إلى قوة تدرك الطوارئ لأنها مربوطة بالأرض ولأن غذاءه موجود فيه فهو  
قد أعطى جميع ما يحتاج إليه دفعه، ولذلك كان تشوقه لا يشبه تشوق  
الحيوان بأي وجه وإنما تشوقه يقال على الجهة التي تقال في القوى الفاعلية إنها  
تشوق إلى الفعل كالحرارة إلى الإحراق مثلاً. ولذلك أيضاً لم يوجد للنبات  
حس، إذ أن الحس كمال أول والنبات لا يستطيع أن يعطي الكمال الأول  
مفرداً فكماله هو الكمال الأخير ولذلك لا يوجد للنبات القوى التي بعد  
الحس كالتخيل والتذكر... إلخ ولذلك فنفوس النبات غير روحانية بالطبع  
ولا يتصل بها أمر روحان ومن خصائص نفوسها أنها توجد مقتنة بأجسامها  
ويوجد نوعها في البذر ولذلك يرى أرسططو في البذر حسًا أبدىًّا مجانًا  
لأسطقات الكواكب لأن جوهره بالفعل عقل (٢٦٠).

ب - **النفس الحساسة (الحيوانية)**: ووظيفتها الاتصال بالعالم الخارجي  
ونقل صوره إلى الداخل فهي تدرك الصورة خالية من مادتها على حين أن  
النفس الغاذية تقبل المادة وتدخلها في تكوين الجسم وهذه النفس موجودة في  
جميع أنواع الحيوانات يقول ابن باجة " وكل حيوان إذا قيل بالتقديم في  
الوجود فله قبة طبيعية. إذ لا حيوان إلا هو ذو جسم مؤلف من جزيئين: من  
جزئه الذي يحمل الشكل وهو آلة له يحوز مكانه الطبيعي، ومن الحار

الغرizi الذي فيه حسب ما تبين في كتاب الحيوان. وكل حيوان فهو ذو قنية بالطبع إذ وجود الآلات للمقتني وبعض الحيوان ليس بدلي قبيه كالفرس والكلب. وبالجملة فكل ما لا يدخل، وبعضاً منه قنية، كالعنكبوت والنمل وبالجملة فيما له مهنة بالطبع<sup>(٢٦١)</sup>.

وإذا كان ابن باجة يرى في البذر حسناً أبداً محافظاً على النوع في النبات فإنه يرى في مني الحيوان جوهراً إلهياً هو عقل. إذ أنه المنى يعطي المادة قوة الحس المشترك فيما له ذلك وليس هو في نفسه شيئاً موجوداً<sup>(٢٦٢)</sup>.

أما القوى التي يختص بها الحيوان فهي القوة الفاذية. والقوة المولدة والنامية. والقوة الحساسة كما يتميز الحيوان عن النبات بأن نفسه نزوعية هي مصدر حركته "فإن الحيوان غير الناطق إنما يتقدم فعله ما يحدث في النفس البهيمية من انفعال"<sup>(٢٦٣)</sup> كما أن له من جهة أخرى نفس مدرك تتمثل في الحس المشترك والتخيل" الحيوان أكمل كثيراً من النبات فإنه يزيد عليه بقوى كثيرة وهي الحس والتخيل والنطق<sup>(٢٦٤)</sup>.

ج - النفس الإنسانية: والنفس الإنسانية عند ابن باجة هي أكمل النفوس إذ يوجد لها كل القوى وتميز بالقدرة المفكرة عن سائر الحيوان والنبات. أن الإنسان فيه أمور كثيرة وإنما هو إنسان بمجموعها: ففيه القوة الغادية فليس هذه تعقل صورتها وفيه القدرة الحساسة والخيالية والذاكرة وهذه كلها لا تعقل ذاتها فلا تلتحقها، وفيه القدرة الناطقة وهذه الخاصة به<sup>(٢٦٥)</sup> إلى جانب أنه يشارك النبات والحيوان في النفس الفاذية بقوتها النمية والمولدة<sup>(٢٦٦)</sup>.

ولكي يوضح ابن باجة الصلات بين كل الموجودات الحية فإنه يقرر أن النبات لأجل الحيوانات، والحيوانات لأجل الإنسان "والنبات ليس من الموجودات لذاتها بل من الموجودات لغيرها".

## ٤- قوى النفس:

إذا كان ابن باجة يرتب نفوس الكائنات الحية ترتيباً متدرجاً من الأبسط إلى الأكمل فإنه يصنف القوى الخاصة بتلك النفوس في تصنيف يبدأ أيضاً من الأبسط إلى الأكمل وإذا كنا ستحدث هنا عن قوى النفس الإنسانية فإننا ستحدث عن قوى النفس الغاذية، وقوة النفس الحيوانية وقوى النفس الإنسانية، ذلك أن الإنسان هو الكائن الحي الوحيد الذي توجد فيه سائر هذه القوى ممّا ذكرنا فلتتحدث عن كل قوى بشّيء من التفضيل.

### ١- النفس الغاذية:

تميّز القوّة الغاذية بأنّها تقدم قوى النفس الأخرى، فهي أقدم القوى من حيث إنّها مشتركة لسائر النفوس الثلاثة<sup>(٢٦٧)</sup> وقد عرفها ابن باجة بأنّها "استكمال الجسم الأولى المفتدى"<sup>(٢٦٨)</sup>.

ومعنى الاستكمال هنا هو حركة الجسم المفتدى من القوة إلى الفعل إذ أنّ الغذاء الذي بالقوّة وهو الغذاء الذي لم يتحوّل بعد إلى طبيعة المفتدى لا يد له من محرك لكنّه يحوّله إلى غذاء بالفعل وهو كما يقول ابن باجة "كلّ لحم للحيوان السبعي" ويقول "والغذاء يقال بالقوّة قبل أن يستحيل إلى جوهر المفتدى". وإنما الغذاء الذي يستحيل إلى جوهر المفتدى<sup>(٢٦٩)</sup> فهو بالطبع الغذاء بالفعل. وإذا كان الغذاء بالقوّة هو الغذاء بعيد والغذاء بالفعل هو الغذاء الأخير. فإنّ الغاذية توجد دائمًا وعلى كل حال على كمالها الأخير في كل ما يوجد دائمًا<sup>(٢٧٠)</sup>.

إما العملية التي يتقدّم فيها الغذاء من القوة إلى الفعل فهي فعل التغذية. ولذلك كان المحرك هو الغاذى، والجسم الذي له مثل هذه القوّة المفتدى والمفتدى كما مرّ بنا ليس نوعاً واحداً بل نوعين وهما النبات والحيوان

ويمثل فعل التغذية بالنسبة لهذه الكائنات كمال ما<sup>(٢٧١)</sup>. ولكن كيف يتم فعل التغذية؟ إن القول بأن الغذاء قد يكون بالقوة وقد يكون بالفعل قد جعل وجهات النظر تتعارض فيما يتعلق بتحديد فعل التغذية كما يقول "أرسطو" إذ يرى فريق أن الشيء يغتذى من شبهه وينمو. وينذهب آخر إلى أن الشيء يغتذى من غير شبهه فالغذاء الذى بالقوس لم يتغير ولم يتشبه بالمتغذى والغذاء الذى بالفعل هو الذى استحال إلى جوهر المغذى وتشبه به. فما هي وجة نظر ابن باجة هنا .<sup>(٢٧٢)</sup>

يرى ابن باجة أنه لا تناقض بين القولين فهو يقول "من يرى أن الغباء من الغذاء غير منافق لقول من قال أن كل غذاء فهو من الشبيه وإن الأول يصدر عن الغذاء بالفعل"<sup>(٢٧٣)</sup>.

ففى الأجسام المتنفسة كلها قوة مكونة تكون وظيفتها الأساسية أن تكون من الغذاء بالقوة جسماً شبهاً بما هي فيه. ولعل ابن باجة قد أراد بتلك القوة المكونة. "القوة المتولدة" والتي من شأنها أن تفعل الغذاء وتغييره فتكون منه جسماً شبهاً للجسم "فالعضو الذى فيه القوة التغذية فهناك ساير القوى وبه تكون حياة الحيوان. هذا هو في الإنسان القلب". وكذلك في كل حيوان ذي دم.<sup>(٢٧٤)</sup>

### قوتا النفس الفاذية:

١ - القوة المنمية - للقرة المنية وظيفتان أساسستان إذ أنها أول محرك الجسم نحو العظم الخاص به ثم أنها ثانية قادرة على أن تقف عند حدود معينة عندما يبلغ الجسم هذا العظم المخصوص "لما كان كل جسم طبيعى له نوع من العظم مخصوص وبه يكمل وجوده كما يظهر ذلك فى كثير من النبات وفى الحيوان وذلك المقدار لم يعط من أول تكونه إذ لم يكن كانت له قوة يتحرك بها إلى ذلك النحو من العظم وهذه هي النفس المنمية".<sup>(٢٧٥)</sup>

فالقوة المنية تقوم بذلك التكوينية بالاعتماد على ما تمنه بها القوة الغاذية من الغذاء اللازم لنمو الجسم ما يدل على أن النفس الغاذية ليست فقط تقوم بتعويض الغذاء المتحلل الذي استهلكه الجسم ولكنها بالإضافة إلى ذلك تمنه بأكثر من هذا حتى يصبر في كل عنصرو عضواً ما تحمل وزيادة عليه وعندها يتحرك الجسم حركته النامية المستمرة ويكتسب نوعاً من العظم لم يكن له من قبل (٢٧٥). ولكن الجسم لا يكاد يصلح عامه الطبيعي حتى يضعف نشاط القوة الغاذية وتচنع غذاء أقل مما كانت تصنعه إما هذا المقدار الذي تكتفى بصنعه بعد بلوغ هذا الحد من العظم فهو المقدار الذي يفني بما تحمل من الجسم حتى يبقى الجسم محافظاً على بقائه.

## ٢ - القوة المولدة:

الجسم المتناسل هو الذي يتولد عنه جسم آخر من نوعه، ينفصل عنه ويكون جسماً حياً معتقداً مستقلاً عنه فالجسم المتناسل هو الذي لصورته قوة تحرك ما هو بالقوة بالنسبة إلى ذلك النوع فتغيره إلى ما هو بالفعل.

والفرق بين الغاذية والمولدة أن الغاذية تصنع ما هو بالقوة جزءاً ثم لا تثبت أن تصبر هذه الأجزاء التي صنعت أجزاءها بالذات بعد أن تكون قد صبرتها من القوة إلى الفعل. إما التناصية فهي تصنع ما هو بالقوة ذلك النوع جسماً من ذلك النوع متحققاً بالفعل دون أن تستعمل فيه أجزاءها.

وهكذا نجد أنه في الوقت الذي تحافظ فيه القوة الغاذية على بقاء الفرد نفسه، نجد أن القوة المولدة تحافظ على بقاء النوع كله.

هناك فرق آخر يذكره ابن باجة وهو أن النفس التناصية ليست في جسم بل هي عقل بالفعل مفارق (٢٧٦) وفي هنا يقول "ابن الإمام" في الحاشية "أن القوة التي تفعل الصورة الحاصلة في النوع ليست قوة في الجسم بل هي عقل

بالفعل مفارقةٌ<sup>(٢٧٧)</sup> ويعقب على ذلك ابن باجة بقوله ولذلك بقى بنرها وباجملة فاعلها أعنى الحار النفسي سواه كان في بنر، أو في الهواء، أو في الماء مبئوثاً النوع وفيه ما فيه نوع نفس النبات معقولاً وجوهر هذا الفاعل عقل إلهي .

أما النفس الغاذية فهي قوة في جسم لأنها هيولانية . فكان الغاذية يكون من وظائفها الأساسية حفظ الأفراد، أما المولدة فهي تحفظ النوع .

ولا يعني هذا الاختلاف في الغاية بين القوتين. انفصلاً بين التفسين بل إن عمل الواحدة منها استمرار لعمل الأخرى فإن الغاذية كما مر بنا تصنع دانماً في الأجسام المغذية غذاء أكثر مما يدعو إليه الجسم الذي هي فيه، وعند ذلك تتصرف هذه الزيادة أولاً إلى النمو فإذا كمل تحولباقي إلى البنر، هو فضلة الغذاء الأخير الذي يؤودي هذه الزيادة أولاً إلى النمو فإذا كمل تحولباقي إلى البنر، والبنر هو فضلة الغذاء الأخير الذي يؤودي إلى توليد الشبيهة. ولكن هذا لا يستمر إلى ما لانهاية إذ أن القوة الغاذية عندما تبلغ سن الهرم فإنها تقتصر على حفظ النوع فقط يقول ابن باجة "بل النفس المنمية توجد في أول العمل وتتحل بعد ذلك. والنفس المولدة لا توجد في أول عمر الجسم الحي، ثم توجد بعد ذلك ولا تendum إلا بمرض وقد شوهد شيخوخ تناسلاً بعد الشهرين . ولذلك بقى بنرها وباجملة فاعلها، أعنى الحار النفسي سواه كان في برد أو في الهواء أو الماء مبئوثاً للنوع "<sup>(٢٧٨)</sup>.

#### ب - القوة الحساسة (القوى المدركة)<sup>(٥)</sup>

الإحساس قوة خاصة بالحيوان وهو ضروري له إذ هو من أدوات الكائن الحي التي يحيا بها وقد عرفها ابن باجة بأنها استكمال أول جسم آلى حساس وهي تدرك الصور المحسوسة ولها حواس أو آلات ولذلك يطلق ابن باجة عليها أنفس "والخمس التي هي الحواس بين من أمرها أنها أنفس"<sup>(٢٧٩)</sup> .

إما هذه الحواس فهي البصر - السمع - الشم - الطعم - اللمس.

ولكل حاسة من تلك الحواس وظيفة معينة وهذه الحواس إن اختلفت في الوظائف فإنها تشتراك في أن لها هدفاً أو غاية واحدة وهي إدراك صور المحسوسات الخارجية ولذلك نجد ابن باجة يعد الصور المحسوسة روحانية لأنها إدراك يخالف صور النفس الغاذية. ولذلك تبدأ هذه الروحانية مع الحيوان ويقصر دونها النبات فلا يخلو الحيوان من معرفة (٢٨٠).

ويضيف ابن باجة إلى جانب هذه القوى الخارجية قوى أخرى للإدراك ولكنها باطنية وهي تمثل في الحس المشترك والتخيل والذاكرة.

فالحس المشترك كما يقول ابن باجة لما كان ضرورة صورة للحار الغريزي وجب ضرورة أن يكون نفساً ووظيفته الأساسية أنه يمثل القوة التي تجمع صور المحسوسات كلها والتي انتقلت عن طريق الحواس الخمس فيجمعها ويقارنها بعضها ببعض فهو قابل للصورة لا حافظ لها لكن هذه الصورة تنتقل بعد ذلك في عملية إدراكيه أخرى إلى خزانة الخيال فتصبح سبباً لأنفعال الحواس الباطنة.

إما التخيل فهو القوة التي تدرك معانى المحسوسات ووظيفتها الأساسية هي استحضار صورة المحسوس أمام التخيل رغم غياب الموضوع المحسوس ولذلك كانت قوة التخيل هي استكمال الجسم التخيل الآلى، إما الذاكرة فإنها تحفظ ما تدركه قوة التخيل من المعانى.

#### جـ - القوى المحركة:

##### ١ - القوة التزوعية الشووية:

وهي القوة التي يكون بها التزوع الإنساني، كأن يطلب الإنسان الشيء أو يهرب منه أو يشთقه، أو يكرهه بهذه كلها أفعال النفس التزوعية، إلى

جانب الأفعال والانفعالات الأخرى كالحب والبغض والكرامة...  
الآن (٢٨١).

والنفس التزويعية جنس لثلاث قوى يقول "ابن باجة" ، والنفس التزويعية إما أن تكون جنساً لثلاث قوى، وهي التزويعية بالخيال وبها يكون التربة للأولاد، والتحرك إلى أشخاص المكان، والإلف والعشق وما يجري مجرى، والنفس التزويعية بالنفس المتوسطة وبها يشتق الغذاء والديار وجميع الصنائع داخلة في هذه، وهاتان مشتركتان للحيوان، ومنها التزويعية بالنفس المتوسطة وبها يشتق الغذاء والديار وجميع الصنائع داخلة في هذه، وهاتان مشتركتان للحيوان، ومنها التزويعية التي تشعر بالنطق وبها يكون التعليم وهذه يختص بها الإنسان فقط (٢٨٢).

ويرى ابن باجة أن شوق التزويعية المتوسط متقدم بالطبع للتزويعية الخيالية. ومن خصائصها أنها لا تشعر بالدوام ولكنها تحاكى إذ أنها تقصد الصورة الخيالية، والصور الخيالية المتوسطة ومن خصائص هاتين الصورتين أنها فاسدتان غير أبديتان (٢٨٣).

## ٢ - القوة الإجتماعية:

وهذه القوة محركة للنفس على أنها فاعلة للحركة، وتسمى إجتماعية لأنها تجمع على الحركة يقول ابن باجة "وقد بينا... ما الشيء الذي يفسره المفسرون بالإجماع وأن ذلك هو أن يحصل الخيال صورة للتزوع الغريزي، وكذلك تبين لنا إذا أجمعت تحركت، فإني قد أتشوق دخول الحمام غير أنني لا انحرك إلى الحمام وأرى أن ذلك خير وصواب غير أنني لا انحرك فإذا أجمعت على ذلك تحركت" (٢٨٤).

وهكذا نجد أن محرك النفس هو الانفعال الحاصل في الجزء التزويعي وإن ذلك إنما يكون بالخيال والإجماع (٢٨٥).

وإذا كان ابن باجة قد ذكر أن التزوعية هي جنس للناظفة أيضاً إلا أنه يعود ويدرك أن هناك تضاداً ومخالفة بين القوة الفكرية والقوة التزوعية. إذ أن تشوق الفكر يخالف تشوق الخيال فالنفس التزوعية عندما تشتق الشيء فإن اشتياقها يسمى نشاطاً وعدم اشتياقها هو الملل والكسل وهذا الشوق يتصنف بأنه حيواني ممحض وإنما التشوق الفكرى وهو تشوق الصواب، فإلما هو للإنسان خاصة يقول ابن باجة "والإنسان إذ فعل فعلاً عن النفس التزوعية فإنه يفعل لا من جهة أنه إنسان بل من جهة أنه حيوان خبالياته إنسانية" <sup>(٢٨٦)</sup>.

#### د - قوى النفس الناظفة:

وهذه القوة متقدمة سائر قوى النفس في الوجود وجميع القوى الأخرى من أجلها نظراً لأنها أفضليها جميعاً ولأن الأقل فضلاً يبع الأكثري فضلاً "فإنما القوة الناظفة وإن كانت نفساً فهي أشد تاخراً في الطبع على جهة ما يتأخر الكامل عن الناقص في الطبع" <sup>(٢٨٨)</sup>.

وهذه القوة مما يختص لها الإنسان ولا توجد إلا فيه، إذ أنه يتميز بها عن سائر الكائنات والتي بها يعقل المقولات بواسطة القوة النظرية كما أنه يدرك المهن والقوى بالقوة العملية <sup>(٢٨٩)</sup>.

وهذه القوة أيضاً ستفصل فيها القول موضعين طبيعتها ووظائفها في الفصل الخاص بنظرية المعرفة.

وهكذا يتضح لنا مما سبق أن اهتمام ابن باجة بالنفس لم يقتصر على دراسة أنواع النفس من نباتية، وحيوانية وإنسانية، وتحديد قواها سواء كانت قوى مدركة أو قوى محركة وهي أبحاث يمكن أن تدخل في المجال الطبيعي لدراستها ذلك المجال الذي توخي فيه ابن الصانع الموضوعية ومحاولة الاستناد

إلى التجربة والواقع، نقول أن ابن الصانع لم يقتصر على دراسة النفس في مستواها الفيزيقي ولكنها اهتم بدراسة من الوجهة الميتافيزيقية وجعل محور دراسته إثبات وجودها من أجل البرهنة على خلودها ومصيرها بعد الموت وهو ما سنوضحه في القسم الثاني.

### ثانياً، المستوى الميتافيزيقي:

#### ١ - إثبات وجود النفس الإنسانية:

هناك أمور نسلم بها لأول وهلة ولو حاولنا إثباتها بدت لنا أعنfer ما نتصور من هذه الأمور حقيقة وجود النفس، فوجود النفس أمر فطري لا يحتاج إلى دليل وإنما دليلها واضح من اسم النفس فإن الاسم دال على مسماه كما قال أرسطو طاليس وإذا كان الإنسان يعقل ويعلم ويدرك ويفهم ويفعل الأشياء التي تعجز الحيوانات عن فعلها كانت نفسه المذكورة<sup>(٢٩٠)</sup>.

لكن الفكر الفلسفى الذى يسعى وراء البعيد ويحاول إظهار الغامض لم يقنع بذلك وإنما حاول بعض الفلاسفة البرهنة على وجود النفس ببراهين عقلية.

ورغم أن أرسطو قد سبق ابن سينا وغيره من فلاسفة الإسلام فى ذلك، إلا أن غموض أرسطو كان كافياً للفلاسفة المسلمين ودافعاً لهم لكي يحاولوا توضيح هذا الغموض فجاءت براهين ابن سينا دالة على هذا الجهد الجبار الذى بذله فى هذا المجال رغم ما يشوب بعضها من أخطاء<sup>(٢٩١)</sup>.

وقد يعتقد البعض أن ابن باجة لم يساير الفلاسفة ويحاول البرهنة على وجود النفس مثلهم إذ أنه يقول "إن النفس من الأمور الظاهرة الوجود وطلب تبين وجودها شبيه بطلب وجود الطبيعة، وهو من يفعل من لا يعرف الفرق بين المعلوم بنفسه والمعلوم بغيره"<sup>(٢٩٢)</sup> إلا أنها نجده يدلل على وجود النفس

كجوهر مخالف لجوهر البدن بالبراهين عينها التي يسوقها ابن سينا غير أنه لا يشير إلى ذلك صراحة ولكننا استطعنا أن نستخلص هذه البراهين من واقع نصوصه الفلسفية.

### ١ - البرهان الطبيعي:

هذا البرهان قال به أفلاطون وأرسطو من قبل . ويستعرض ابن سينا هذا البرهان بتقسيمه للحركة إلى نوعين: حركة قسرية، حركة إرادية فالحركة القرصية تحدث من محرك خارجي. إما الإرادية فممنها ما يحدث لما تقتضيه الطبيعة. ومنها ما يكون مخالفًا للطبيعة والنوع الأول سقوط الحجر من أعلى إلى أسفل إما النوع الثاني فهو كتحقيق الطيور إلى أعلى بدلاً من أن تسقط على الأرض فهذه الحركة مضادة للطبيعة هذا البرهان يثبت وجود النفس نظرًا لأن هذه الحركة المضادة للطبيعة تستلزم محركًا خاصًا زائدًا على عناصر الجسم المتحرك هو النفس وابن سينا يؤكّد ذلك ويقول أن للحركاتين علتان وأنهما مختلفتان. أحدهما تسمى طبيعة وثانيهما نفسًا أو قوة نفسانية<sup>(٢٩٣)</sup>.

ولكن الدكتور "مذكور" ينقد هذا البرهان ويرى أن ابن سينا اعتمد في البرهنة عليه بعض الظواهر التي لا يمكن تفسيرها تفسيرًا ماديًّا ورأى أنها تستلزم قوة كامنة ومبدأ خفي هو النفس<sup>(٢٩٤)</sup>.

ويذكر ابن باجة دليلاً يشبه هذا البرهان فهو يقول أن الأجسام الطبيعية تتحرك نوعين من الحركة فهي إما أن تتحرك إلى مواضعها التي لها بالطبع، وإما أن تتحرك إلى ما يخالف طبعها بالCSR<sup>(٢٩٥)</sup> ويقول عن الحركات المموافقة للطبيعة هي جميع حركات الأجسام الطبيعية التي تشارك فيها أصناف الحيوان. كالهوى من فوق في حين أن الحركات المضادة للطبيعة هي التي تعكس النفس فيها هذا الاتجاه مثل رفع اليد إلى فوق والطفر بالجسد إلى أعلى. أن مثل هذه

الحركات لا بد لها من تدخل التفاسير والنفس فيها تحرك بالله وهذه الآلة هي  
الحار الغريزي أو ما يجري مجرىه<sup>(٢٩٦)</sup>.

### ب - البرهان السيكولوجي:

وملخص هذا البرهان كما يقول ابن سينا أن أحوال النفس المختلفة وانفعالاتها من ضحك وبكاء وتعجب وخجل، وكذلك تصور النفس الناطقة للمعنى الكلية العقلية المجردة وإمكانها التوصل إلى معرفة المجهولات من المعلومات الحقيقة تصوراً أو تصديقاً إن هذه الأحوال التي يختص بها الإنسان دون غيره من الكائنات الحية إنما توجد فيه بسبب وجود النفس.

ويشير ابن باجة إلى هذا البرهان في ثواباً عرضه لكتاب "تدبر المترحد" وكتاب "النفس" فيقول "فالمحرك الأول الذي فينا مؤلف من خيال ونزوع، والتزوع يعبر عنه بالنفس ولذلك أقول نازعستني نفسي"<sup>(٢٩٧)</sup> ويقول "وكذلك وجود القوة الناطقة يجدنا الإنسان في نفسه ويعلمها علمًا يقينًا لا يشك فيه بشيء من الشبه وذلك أنا نجد في أنفسنا ما نميز به ونفصل عن سائر الحيوان المتشذب الحساس، إن الإنسان يجد في نفسه معلومات يحتوى على ميز الجميل والقبيح والنافع والضار ويميزها ويجد في نفسه أموراً يرى صدقها لا يشك فيها وأموراً على ما هي ظن وأمور هي كذب لا يجوز في الوجود"<sup>(٢٩٨)</sup>.

فسواء كان التزوع نزوع الفكر أو نزوع الشهوة فهو لا يصدر إلا عن النفس. وكذلك سائر أحوال النفس المختلفة فهي التي تهيمن على سائر هذه الأمور وتوجهها التوجيه الملائم.

### ج - برهان الاستمرار:

إذا كان ابن سينا يذكر في هذا البرهان أنه بينما نجد الجسد يخضع للتغير

والتبديل، فإن النفس ثابتة باقية على حالها فالتغير الذي يطرأ على الجسم نتيجة التغذى والنمو يبدل من شكل الجسم ومع هذا فإن النفس التي تدبر هذا الجسم تبقى ثابتة لا تتبدل وهذا يعني في نظره أن النفس غير الجسم وأنها موجودة.

أما ابن باجة فإنه يسوق لنا هذا الدليل بطريقة أخرى فيقول "... إن قطعت يداً إنسان أو انتزعت عيناه بالجملة، فانتزعت جميع أعضائه التي ليس بها قوام الحياة قبل إنه واحد بعينه... فظاهر من هذا القول أن المركب الأول ما دام باقياً واحداً بعينه كان ذلك الموجود واحداً بعينه سواء فقد آلاته ولم يجد عوضها كالشيخ الأدرد أو وجد عوضها كحال من تبت له الأسنان" (٢٩٩).

فهذا البرهان كما نرى يدل على أن الجسم هو الذي يتبدل ويتغير ويلحقه الفناء، أما النفس فهي واحدة باقية لا يلحقها الفناء.

#### د - برهان الإنسان المعلق في الهواء:

وخلاصة هذا البرهان أن الإنسان إذا غفل عن أعضاء جسمه فإنه لن يغفل عن ذاته أبداً. فيتصور ابن سينا صورة رجل يهوي في الفضاء بحيث يوجد في وضع لا يحس فيه أى عضو من أعضائه الظاهرة أو الباطنة. ولكنه يشعر بوجود نفسه على أنها جوهر بسيط تماماً مخالفًا لبدنه.

ولكن الدكتور "عاطف العراقي"، ينقد هذا الدليل ويصفه بالاضطراب لأنه طالما أن "ابن سينا" قد سبق وأصر على تأكيد علاقة النفس بالجسم وإذا كانت النفس موجودة فإن وجودها لا بد أن يأخذ في اعتباره أفعالها. إما إذا قلنا بوجودها عن طريق تجدها. فإن هذا قد يؤدي إلى عكس المطلوب البرهنة عليه (٣٠٠). ولذلك لم يجد ابن باجة يشير إلى هذا البرهان في

نوصصه. وربما يكون قد أكثفنا بإظهار العلاقة بين النفس وبين أفعالها كما ذكرنا سابقاً بحيث إن هذا لا يحتاج إلى برهان.

هذه البراهين التي يسوقها "ابن سينا" وأشار إليها ابن باجة ضمناً في مؤلفاته لا تضيف شيئاً جديداً إلى البراهين الفلسفية السابقة عليه فنجد البرهان الطبيعي عند سقراط<sup>(١)</sup> ، أما برهان وحدة النفس فإننا نجده عند الفارابي<sup>(٢)</sup> وإما البرهان السيكولوجي وبرهان الاستمرار فنجدهما لدى أرسطو. رغم أن الدكتور "مذكور" ينفي ذلك ويقول إن أرسطو<sup>(٣)</sup> عقد في أكبر مؤلفاته السيكولوجية في الباب الأول مناقشة آراء السابقين عليه في ماهمة النفس، وخواصها دون أن يعنـ، كثيـراً بآثـارات وجودـها.

ويقى برهان الإنسان المعلق في الفضاء وهذا البرهان وإن لم يختلف في بعض زواياه عن براهين أخرى إلا أن الصياغة الجديدة له في صورة خيالية قد أدت به إلى الانتشار عند فلاسفة وجداً بعد ابن سينا وخاصة ديكارت (٤٠).

وهكذا نجد ابن باجة يحاول التدليل على وجود النفس كجوهر مخالف لجوهر البدن بالبراهين عينها التي رأيناها من قبل لدى ابن سينا ولم يشر إلى هذا كل من أرخ لفلسفة ابن باجة. ويبعد أن ابن باجة قد وضع مسلمته الأساسية بحقيقة وجود النفس بادئ ذي بدء حتى يمكن عن طريقها إثبات خلود النفس متجنبًا الخوض في أدلة ليست يقينية لإثبات وجودها كما فعل ابن سينا من قبل وتعرض فيها للنقد من جانب الباحثين لأنها ليست أدلة يقينة.

## ٢ - النفس عملة الوحدة في الكائن الحي:

يتساءل أرسطو هل تشرك النفس بكليتها عند قيامها بوظائفها المختلفة أم تنقسم إلى أجزاء يختص كل منها بنشاط معين؟ (٢٠٦).

يرفض أرسطو إمكانية قسمة النفس إلى أجزاء فيعارض بذلك نظرية أفلاطون في أنها تنقسم إلى ثلاثة أجزاء: العقل الذي يميل إلى الخبر، والشهوة التي تسعى لإرضاء الحاجات المادية، والقوة الوسيطة التي هي الحماسة أو الغضب. وحجة أرسطو في ذلك أنها لو انقسمت فماذا يكون علة وحدتها وينتهي إلى أن النفس ذات طبيعة واحدة متجانسة لا تنقسم بدليل أنها نلاحظ في بعض أنواع النبات والحيوان أنها إذا قطعت أجزاء فإن كل جزء من هذه الأجزاء يظل محتفظاً بكل خصائص النفس في الجزء الآخر<sup>(٣٠٧)</sup>.

وبتابع ابن باجة أرسطو في أن النفس ليست منقسمة إلى أجزاء. وإذا كان أرسطو قد برهن على وحدة النفس بمثال النبات فإن ابن باجة اتخذ من الإنسان مثلاً ليبرهن به على هذه الوحدة فهو يرى أن الإنسان قد يلحظه تغير فيوجد في بداية أمره جنيناً ثم يتدرج إلى طفل يافع ثم إلى شاب ثم كهل ثمشيخ، وقد يكون عالماً بعد أن كان جاهلاً وكائناً بعد أن كان أمياً. وهو بذلك ورغم هذه التغيرات واحد بالعدد لا مركبة في ذلك. فإذا شاهده الحسن في حال من الأحوال ثم شاهده في حال أخرى بعيدة عنها لم يعلم هل هو ذلك الواحد أم لا؟

وكذلك إذا قطعت يداً إنسان أو رجلاً أو انتزعت عيناه وبالجملة فانتزعت جميع أعضائه التي ليس بها قوام الحياة قيل أنه واحد بعينه. فالنصيبي قد تسقط أسنانه وينبت له غيرها وهو واحد بعينه وكذلك لو امكن أن توجد له رجلان وي DAN عوض الرجلين والبدلين التالفتين لكان ذلك الواحد بعينه والظاهر من قول ابن باجة أن المحرك الأول ما دام باقياً واحداً بعينه كان ذلك الموجود واحداً بعينه سواء فقد آلاته ولم يجد عوضها كالشيخ الأدرد عوضها الحال من تبنت له الأسنان.

وقد يعتقد البعض أن القول بقوى نفسية مختلفة يصدر عن كل منها فعل خاص قد يؤدي بنا إلى القول بانفصال الوظائف النفسية بعضها عن بعض وهي فكرة يرفضها علم النفس الحديث الذي يذهب إلى أن الظواهر النفسية ذات وحدة لا تتجزأ وهي تصدر عن الإنسان ككل بحيث لا توجد أفعال عقلية ممحضة أو اتفعالية ممحضة لا تدخل فيها عناصر نفسية أخرى.

وابن باجة كما مر بنا لا يقول بانفصال القوى والوظائف النفسية بل يثبت بأدلة بيته وحدة الحياة النفسية فالنفس هي المبدأ الذي يتحقق وحدة الجسم وكذلك وحدة الكائن الحي المركب من النفس والجسم معًا.

#### ٢ - خلود النفس:

إذا نظرنا إلى منهـب ابن باجة في الخلود وجدنا أثر الفارابي واضحاً في منهـب رغم أنـنا نلاحظ أن موقف الفارابي من خلود النفس لا يخلو من اضطراب ظاهر. فهو تارة ينكره وتارة أخرى يقول به وتتلخص وجهة نظر الفارابي في أنه يذكر أن هناك ثلات نفوس :

فالنفس الفاضلة بمواطبتها على أفعال الخير تعد أقوى وأفضل وأكمل إلى حد يستغنى فيه عن المادة فلا تختلف بشرتها، أما النفس الجاهلة فإنها تظل غير مستكملة بل محتاجة في قواها إلى المادة ضرورة فيكون مصيرها إلى العدم. كذلك النفس المرضية التي لا تصنـى إلى قول مرشد ولا نصيحة معلم لأنـها لم تشعر بفرضها فبقى هيـولاـية ولذلك لا تفارق المادة.

وهـناك نوع ثالـث من النفـوس لا يـخلـدـ في التـعـيمـ ولا يـفـنـىـ أيضـاـ يـفـنـاهـ الجـسـدـ بل يـظـلـ بـعـدـ فـتـاهـ الجـسـدـ خـالـدـاـ فـيـ الشـقـاءـ. هـذـهـ النـفـوسـ تـعـرـفـ السـعادـةـ وـلـكـنـهاـ تـعـرـضـ عـنـهاـ وـهـيـ تـشـبـهـ التـوـعـ الـأـوـلـ فـيـ أـنـهـاـ بـلـغـتـ مـرـحـلـةـ الـعـقـلـ الـمـسـتـفـادـ وـلـكـنـهاـ تـشـاغـلـتـ بـاـ تـورـدـ الـحـوـاسـ عـلـيـهـاـ وـيـعـدـتـ عـنـ طـرـيقـ الخـيـرـ<sup>(٣١٠)</sup>.

أما موقف ابن باجة من خلود النفس فقد كان واضحًا تمام الوضوح ذلك أنه قد ميز منذ البداية بين النفس الفردية الفانية ببناء الجسد لأن النفس هنا صورة للجسد ولا بقاء للصورة في الكائنات الطبيعية بدون المادة طبقاً لذهبة في العلاقة الضرورية بين الهيولى والصورة، إما العقل النوعى الإنسانى فقديم وباق وغير متغير شأنه في ذلك شأن العقل الفعال أو عقل الفلك العاشر فالعقل الإنسانى أسمى مراتب الموجودات في العالم السماوى ولذلك يمكن له أن يتعمق العقل الفعال ويتحدد به بلا تمييز بينهما ولا يتحقق هذا الاتحاد كما يقول "ديبور" إلا لعقل المفكرين العابرة القادرين على اكتشاف الحقائق بالتفكير<sup>(٣١١)</sup> يقول ابن باجة "والين موجودات بالفناء الوجود الجسمانى واليقها بالدؤام الوجودات العقلية"<sup>(٣١٢)</sup> ويستطرد قائلاً "وذلك متى كانت الصورة الروحانية الموجودة في النفس واحدة بالعدد، ولم يكن فيها أن تكون واحدة بال النوع أصلًا فإن تلك الصورة الروحانية موجودة أبدًا وكانت غير كائنة ولا فاسدة بل ساكنة، كما تبين ذلك في العقل المستفاد وحده، فيبين أن ذلك العقل هو الذي لا يدركه البلى ولا السن"<sup>(٣١٣)</sup>. وهذا العقل هو ثواب الله ونعمته على من يرضاه من عباده ومن جعل له هذا العقل فإذا فارق البدن بقى نورًا من الأنوار يسبح الله ويقدسه مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقًا<sup>(٣١٤)</sup>.

فكان ابن باجة في قوله بالخلود إنما يخص به العقل أو "جزء النفس الناطقة" إذ أنه مجرد غاية التجريد مخلص من المادة فحق له الدوام والخلود. أما النفس الفردية فليس الأمر فيها على ذلك الحال إذ أنها لما كانت هي القوة المحركة التي تند الأجسام الطبيعية (العضوية) بالحياة وتغذيها وتنميها فالخلود لا يخصها وإنما هو خاص بالعقل. ولذلك يقول ابن باجة "إن هذا العقل الذي يكون واحدًا هو ثواب الله ونعمته على من يرضاه من عباده فلذلك

ليس هو المثاب والمعاقب، وليس الثواب والنعمـة على مجموع قوى النفس وإنما الثواب والعقاب للنفس التزوـعـية وهي الخاطئة والمصيبة<sup>(٣١٥)</sup>.

ولقد كان موقف ابن باجة من خلود النفس هدفـا لسهام نقد الفيلسوف الصوفى الأنـدلـسى "ابن سبعـين" فقد شدد عليه حملته ونعته بكل نعـت شـنيـعـ ويدأ هجومـه بقولـه "أنـ ابنـ الصـانـعـ الـذـى يـقـولـ أنهـ خـلـصـ مـسـالـةـ النـفـسـ وـالـعـقـلـ وـأـنـهـ جـاءـ فـيـهـ بـالـصـوـابـ وـأـنـهـ بـلـغـ الغـاـيـةـ بـذـلـكـ لـمـ يـفـعـلـ شـيـئـاـ وـجـمـلـةـ مـاـ وـقـفـ عـلـيـهـ وـحـقـقـهـ فـيـمـاـ يـذـكـرـ اـبـنـ سـبـعـينـ أـنـ جـعـلـ الـإـنـسـانـ مـؤـلـفـ مـنـ شـيـئـينـ شـىـءـ فـانـ وـشـىـءـ باـقـ وـبـحـثـ عـنـ ذـلـكـ فـىـ رـسـالـةـ الـاتـصـالـ بـصـنـاعـةـ الـبـحـثـ وـقـدـمـ لـذـلـكـ بـالـكـلـامـ عـلـىـ الـواـحـدـ بـالـذـاتـ وـالـواـحـدـ بـالـعـرـضـ وـيـعـقـبـ اـبـنـ سـبـعـينـ بـأـنـ هـذـاـ الـذـىـ رـاـمـهـ اـبـنـ باـجـةـ لـيـسـ بـحـقـ وـهـوـ مـكـتـبـ مـنـ صـنـاعـةـ أـرـسـطـوـ وـغـلـطـ فـيـ الـذـىـ اـعـتـقـدـهـ فـيـهـ<sup>(٣١٦)</sup>.

ولـكـنـ لـاـ يـبـغـيـ لـنـاـ أـنـ نـاخـذـ حـكـمـ اـبـنـ سـبـعـينـ حـكـمـاـ عـامـاـ إـذـ أـنـ حـكـمـ فـرـديـ ذـلـكـ لـأـنـهـ بـواـزـنـ بـيـنـ آرـاءـ الـفـلـاسـفـةـ كـابـنـ باـجـةـ وـابـنـ رـشـدـ وـالـفـارـابـىـ وـابـنـ سـيـنـاـ وـالـعـزـالـىـ ثـمـ يـتـهـىـ إـلـىـ تـفـنـيـدـهـاـ وـإـثـبـاتـ تـهـافـتـهـاـ بـالـقـيـاسـ إـلـىـ مـذـهـبـهـ هـوـ.ـ وـكـمـاـ يـقـولـ الـدـكـورـ الـفـتـاـزاـنـىـ أـنـ نـقـلـهـ لـأـرـاءـ أـولـنـكـ الـفـلـاسـفـةـ لـاـ يـخـلـوـ مـنـ تـحـاـلـمـ وـهـوـ يـخـرـجـ فـيـهـ عـنـ الـخـدـ الـلـاتـقـ أـحـيـاـنـاـ وـكـمـاـ يـدـلـ عـلـىـ عـصـيـةـ اـتـصـفـ بـهـاـ بـعـضـ الـأـنـدـلـسـيـنـ.

#### ٤ - بـطـلـانـ القـولـ بـالـتـنـاسـخـ

يـتفـقـ رـأـيـ اـبـنـ باـجـةـ فـيـ أـمـرـ الـمـعـادـ مـعـ رـأـيـ الـفـلـاسـفـةـ الـذـينـ لـاـ يـسـلـمـونـ إـلـاـ بـالـمـعـادـ الرـوـحـانـىـ،ـ إـذـ أـنـ هـؤـلـاءـ يـنـظـرـونـ إـلـىـ الـإـنـسـانـ عـلـىـ أـنـ النـفـسـ النـاطـقةـ الـمـجـرـدةـ وـأـنـ الـبـدـنـ أـكـلـ لـهـاـ تـسـعـلـهـ وـتـصـرـفـ فـيـ لـاـسـكـمـاـلـ جـوـهـرـهـاـ،ـ فـالـنـفـسـ النـاطـقةـ لـاـ تـقـبـلـ الـفـنـاءـ وـذـلـكـ لـأـنـهـ بـسيـطـةـ وـهـيـ مـوـجـوـدـةـ بـالـفـعـلـ فـلـوـ قـبـلـ الـفـنـاءـ لـكـانـ لـلـبـسيـطـ الـذـىـ هـوـ الـنـفـسـ فـيـ حـالـ كـوـنـهـاـ مـوـجـوـدـةـ فـعـلـ بـالـنـسـبةـ إـلـىـ

وجودها وقوه بالنسبة إلى فنائها وفسادها وهذا محال لأن حصول أمرین متنافضین لا يكون إلا في محلین متغايرین<sup>(٣١٧)</sup>. وهذا يعني كما يقول "ابن سينا" أن المعاد يكون للنفس لا للبدن وهذا الاختصاص للنفس إنما هو قائم على التمييز بين المحسوس والمعقول إذ أنه يرى أن العقل لا يقف عند حدود المحسوسات بل لا بد له من الصعود إلى البرهان طالما أن هناك من السعادة والشقاء ما هو مدرك بالعقل والقياس البرهانى، وهي السعادة والشقاء التي للأنفس<sup>(٣١٨)</sup> كذلك نجد ابن باجة يرفض دعوى القائلين بالتناسخ عموماً ويقول لما كان المحرك الأول في الإنسان واحداً باقياً بعينه كان الموجود واحداً بعينه سواء فقد آلاته ولم يجد عوضها أو وجد عزوضها، ولما وقف عند هذا القول بعض من نظر في العلم الطباعي أداء ذلك إلى القول بالتناسخ لكن القول بالتناسخ محال وسبب قولهم بالتناسخ أنهم أخذوا المحرك الأول في الإنسان جملة دون تفصيل وجعلوا واحداً بالعدد ما ليس بواحد.

ولكى يبطل ابن باجة القول بالتناسخ يفترض أننا إذا قلنا أن العقل واحد بالعدد في كل إنسان فإن ذلك سيؤدى إلى القول بأن الأنساب الموجودين والذاهبين والغابرين واحد بالعدد ولكن ابن باجة يرى أن هذا القول غير مقنع وعسى أن يكون محالاً<sup>(٣٢٠)</sup> وبالجملة فإن كان هذا عقل واحد بالعدد فالأشخاص الذين لهم مثل هذا العقل كلهم واحد بالعدد كما لو أخذت حجر مغناطيس ولفته بشمع فحرك ذلك الحديد أو حجر آخر ثم لفته بزفت فحرك الحديد تلك الحركة ثم لفته بشمع فحرك ذلك الحديد أو حجر آخر ثم لفته بزفت فحرك الحديد تلك الحركة ثم لفته بجسام آخر، وكانت تلك الأشياء الحركة كلها واحداً بالعدد كالحال في ريان السفينة كذلك هذا، إلا أنه لا يمكن في الأجسام أن يكون واحداً منها في أجسام واحدة معًا في وقت واحد كما يمكن ذلك في المعمولات فهذا هو الذي كان أصحاب التناسخ يؤمونه غير أنهم وقفوا دونه<sup>(٣٢٠)</sup>.

والواقع أن ابن باجة لم يعتقد بالمعاد الجسماني لأنه لو كان قد أعتقد ذلك لكان فكرته عن النفس الكلية قد هدمت تماماً ولذلك فقد قال بمعاد روحاني يخص النفس الكلية. ويقترب نقد ابن باجة للقائلين بالتتساخ من نقد أبي البركات البغدادي الذي ذكره في كتابه "العنبر في الحكمة" فهو يقول إنه لو كان للأبدان الكثيرة نفس واحدة لكان حصة كل بدن منها إما أن تكون هي حصة الآخر بعينها أو تكون حصة الآخر غيرها، ولو كانت حصة هذا البدن من النفس الواحدة التي يسمونها نفساً كلية هي حصة البدن الآخر لكان كل ما ينسب من الأفعال إلى نفس هذا ويوجد من الأحوال فيها وينسب إلى نفس الآخر ويوجد فيها فكان لا يختص أحدهما دون الآخر بفعل ولا يتميز عنه بحال فكان إذا اختم شخص من الناس يغتصم الباقيون... وكذلك كان يلزم أن لا يعلم أحد من الناس ويجهل الباقيون ولا يتذكر وينسون فإذا كانت النفس في الأشخاص واحدة بالشخص يشتراكون فيها وجب أشتراكهم لا محالة في هذه الأحوال والأفعال ونجد هنا في غاية الاستحاللة والمخلافة للوجود<sup>(٣٢١)</sup>.

وبهذا المعنى يقول ابن باجة "إنه متى وضعنا كل معقول واحداً بالعدل لزم من ذلك رأى يشبه أهل التتساخ"<sup>(٣٢٢)</sup> ولا يجوز بناء على ذلك انتقال النفس من جسد إلى جسد كما يقول التتساخيون.

#### ٥ - النفس علة حركة الكائن العي وهي ليست متحركة بذاتها.

لا شك أن تفسير ابن باجة لمصدر الحركة في الجسم يبدو فيه متثيراً إلى حد كبير بأراء أرسطو من ذلك ما يذهب إليه ابن باجة من أن المحرك الأقصى للجوانب لا يمكن أن يكون جسماً أصلًا لأنه قد تبين في العلم الطبيعي أن كل متحرك فله محرك، وأن للمركب إذا كان جسماً فإنه يحرك بأن يتحرك ولذلك يحتاج المركب إذا كان جسماً إلى محرك آخر. فإذا كان هنا الآخر

جسمًا فقد مر الأمر إلى غير نهاية<sup>(٣٢٣)</sup>، أو انتهى الأمر إلى محرك يحرك بـأـن يـتـحـرـكـ وـذـلـكـ بـأـنـ لـاـ يـكـونـ جـسـمـاـ وـمـنـ ذـلـكـ يـتـهـىـ اـبـنـ باـجـةـ إـلـىـ القـوـلـ بـوـجـودـ قـوـةـ نـفـسـيـةـ لـيـسـتـ لـهـ حـرـكـةـ ذـاتـيـةـ بـلـ هـيـ مـحـرـكـ غـيـرـ مـتـحـرـكـ وـهـىـ الـتـىـ تـحـرـكـ الـجـسـمـ المـتـصـلـ بـهـاـ يـقـولـ اـبـنـ باـجـةـ "إـنـ كـلـ مـتـحـرـكـ فـلـهـ مـحـرـكـ... وـإـنـ الـمـحـرـكـ قـدـ يـكـونـ جـسـمـاـ وـقـدـ يـكـونـ لـاـ جـسـمـاـ وـلـاـ قـوـةـ جـسـمـانـيـةـ"<sup>(٣٢٤)</sup> وـيـقـولـ "... كـذـلـكـ ذـوـاتـ الـأـنـفـسـ فـلـاـ تـحـتـاجـ إـلـىـ مـحـرـكـ خـارـجـ فـإـنـهـ تـحـرـكـ بـذـوـاتـهـ وـالـمـتـحـرـكـ بـذـوـاتـهـ بـعـضـهـاـ مـنـ تـلـقـائـهـاـ وـهـوـ الـذـىـ لـاـ يـحـتـاجـ فـيـ تـحـريـكـهـ إـلـىـ أـخـرـ غـيـرـهـ كـأـنـوـاعـ الـحـيـوانـ"<sup>(٣٢٥)</sup>.

هذا المحرك كما يقول ابن باجة إن لم يكن جسماً فلابد وأن يكون المتحرك الأول عنه جسماً حتى يكون هذا الجسم كالهبوط بالنسبة للمحرك الذي هو الصورة وذلك لأنه لا يمكن أن يكون المحرك الأقصى للحيوان في غير هبولي، لكن ليس أي جسم كما ذكرنا هو الذي يقبل الحركة ولذلك متى بردت الأعضاء بطلت حركتها. أما مصدر هذه الحرارة كما يقول ابن باجة فهو القلب وأبن باجة كما ذكرنا متاثر هنا بأرسطو الذي يعد القلب عضواً أصلياً ومصدراً لجميع وظائف الحياة الحيوانية (٣٢٦).

فهناك النفس والألة الأولى على ما تلخص . . . هي الحرارة الغريزية فحيث ينبع الحرارة الغريزية فهناك النفس والقلب على ما شوهد بالتشريح هو ينبع الحرارة الغريزية فالقلب هو مبدأ الحيوان<sup>(٢٣٧)</sup> ويقول أيضًا "أما الروح الغريزى ففيه المحرک الذى لا يتحرك وهذا يحرك الحيوان وبهذا يوجد الحيوان متتحركاً من تلقائهما وإذا ذهب هذا الروح عند موت الحيوان . بقيت تلك (المتوسطات) غير متخركة ولا محركة<sup>(٢٣٨)</sup> .

ما تقدم يتضح لنا أن ابن باجة قد عالج مسألة النفس من ناحيتيه مختلفتين فعرض لها من الناحية الفيزيقية موضوعاً مراتب النفوس وقوتها وإن

لم يتسع في تحليلها من الناحية التشريحية الطبية كما فعل ابن سينا. كذلك عرض لها من الناحية الميتافيزيقية فحاول البرهنة على وجودها من أجل إثبات خلودها، وإذا كان ابن باجة في تعريفه للنفس قد اتبع نهج أرسطو بحيث جعلها صورة للبدن إلا أنه لكي يثبت خلودها ذكر أن النفس العاقلة هي جوهر الإنسان وأنها لا تفنى بفناء الجسم وأن المعرفة الحقة هي سبيل الصعود إلى العالم العلوى فكان بذلك تابعاً لنهج الفارابي.

\* \* \*

## هوماشهن الباب الثاني

- ١ - عند كتابة هذا الكتاب (الذى هو فى الأصل رسالة ماجستير) لم تكن هذه المؤلفات قد نشرت بعد وقد ظهر كتاب شروحات السمع الطبيعي لابن باجة بتحقيق د. معن زيادة عام ١٩٧٨م عن دار الفكر بيروت.
- ٢ - أرسطو طاليس: علم الطبيعية الكتاب الأول. الباب الأول ص ٣٨٨ ترجمة بارتلمى سانثيلر.
- ٣ - تعاليق ابن الصانع على كتاب الفارابي أيساغوجى (مخطوطة مصورة ص ٢).
- ٤ - ابن باجة: النفس ص ٣١.
- ٥ - المرجع السابق: ص ٣٥.  
وانظر أيضًا:

رسالة الحدود لابن سينا حيث يعرف الحد بأنه "القول الدال على ماهية الشيء أي على كمال وجوده الذاتي وهو ما يحصل له من جنسه القريب وفصله" (ص ٧٨).

- ٦ - المرجع السابق ص ٣١ "اللواحق هي الأعراض وهي كل ما لا يدخل في ماهية الشيء مثل الحركة والسكنون والقوية والفعل... إلخ"
- ٧ - ابن باجة: هامش كتاب النفس ص ٣٢.

٨ - ابن باجة: كتاب النفس ص ٣٢.

٩ - المرجع السابق ص ٣١ (بفرق أسطو بين السبب القريب والسبب البعيد فقال "السبب القريب هو الطيب لهذه الصحة، والسبب البعيد وهو ذو الصناعة وبالجملة الشامل يكون بعيداً والجزئي يكون قريباً لأن الصناعة شامل للطبيب وغيره فهو سبب بعيد والطبيب أقرب منه وهذا الطبيب أقرب من الطبيعة " أسطوطاليس. الطبيعة شرح أبو على منصور تحقيق د. عبد الرحمن بدوى).

١٠ - ابن باجة: كتاب النفس ص ٣٥.

١١ - المرجع السابق ص ٣٥.

١٢ - المرجع السابق ص ٣٥.

١٣ - المرجع السابق ص ٣٥.

١٤ - تعليق ابن الصائغ على كتاب الفارابي من أيساغوجي (مخطوطة مصورة) ص ٢.

١٥ - المرجع السابق ص ٢ (والعلم الطبيعي في نظر الفارابي هو العلم الذي ينظر في الأجسام الطبيعية والأعراض التي قوامها في هذه الأجسام ويعرض الأشياء التي تتبع عنها والتي بها والتي لها توجد هذه الأجسام التي قوامها فيها) إحصاء العلوم ص ٤٣.

وأيضاً: يوسف كرم: الطبيعة وما بعد الطبيعة ص ١٥ ، ١٦.

١٦ - يقصد ابن باجة بالفعل التحرير فهو يقول (والتحرير يقال له فعل والمحرك لهذه الحركة يقال له فاعل والفعول هو عن هذه

- الحركة التي تلقي بالانفعال وعن التحرير الذي هو الفعل) الكون والفساد لابن الصانع ص ٢٢.
- ١٧ - ابن باجة - النفس ص ٥٣.
- ١٨ - المرجع السابق: ص ٤٨ وانظر أيضاً أرسطو طاليس: الطبيعة. مقدمة بارتلمى سانتهيلر ص ١٢٣.
- ١٩ - المرجع السابق ص ٢٨.
- ٢٠ - المرجع السابق ص ١٩: ٢٠ (نلاحظ أن ابن باجة قد استعمل كلمة الجسم الطبيعي وجعلها مرادفة لكلمة الجرم الطبيعي على نحو ما استعملها أرسطو ثم ابن سينا بعد ذلك).
- ٢١ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٩ (استعمل ابن باجة كلمة صناعة ولم يستعمل كلمة مهنة لأن الأجسام الصناعية تشمل الأجسام الموجودة بطريق المهنة والأجسام الموجودة بطريق الحيوان غير الناطق. والأولى مثل السرير والكرسي والسيف... إلخ والثانية مثل العسل والشمع الموجودين عن النحل) هامش ص ١٩.
- ٢٢ - المرجع السابق، قارن "أرسطو طاليس" الذي يقول (كل الكائنات الطبيعية تحمل في أنفسها مبدأ حركتها وسكنونها سواء بإن بعضها له حركة النقلة في المكان أو بإن البعض الآخر لها حركة نمو وفساد داخلية، أو أخيراً بإن أخرى لها حركة استحالة أو تحول في الكيفيات التي لها) مقدمة بارتلمى سانتهيلر ص ١٢٣.
- ٢٣ - ابن باجة هامش النفس: ص ٢٥.
- ٢٤ - المرجع السابق ص ٢٧.

- ٢٥ - ابن باجة: النفس ص ٢٦.
- ٢٦ - ابن باجة: هامش النفس: ص ٢٧.
- ٢٧ - المرجع السابق: ص ٢٦.
- ٢٨ - ابن باجة، النفس ص ٢٦.
- ٢٩ - ابن باجة هامش النفس ص ٢٤.
- ٣٠ - ابن باجة النفس ص ٢٤.
- ٣١ - ابن باجة: قول ينلو رسالة الوداع ص ١٤٧.
- ٣٢ - ابن باجة: هامش النفس ص ٦٢.
- ٣٣ - المرجع السابق ص ٦٢ انظر أرسطو طاليس (الطبيعة الكتاب الأول - الباب العاشر ص ٤٣٨ - ٤٤١ ترجمة بارتلمى سانتهлер).
- ٣٤ - ابن باجة النفس ص ٦٣.
- ٣٥ - إن مبادئ الموجود كما حددتها أرسطو اثنان بالعدد من وجهة نظر معينة ويمكن أن تكون ثلاثة باعتبارها من وجهة نظر مختلفة بعض الشيء وهي الهيولي أو الموضوع والصورة، والعدم (أرسطو طاليس: علم الطبيعة تعليق بارتلمى سانتهлер ص ١٥).
- ٣٦ - الهيولي عند أرسطو موضوع غير معين إذ أنها ليست مادة مكتملة بل هي شبيهة بفكرة Chaos الأفلاطونية، أي ذلك الخلط الذي يفسر به علماء النفس التحليليين رؤية المادة في الأحلام وهي ليست ماهية أو كمية أو كيفية، وهي ليست واحدة من المقولات المعروفة إذ هي قوة صرف»
- (د أبوريان. تاريخ الفكر الفلسفى ج ٢ ص ٦٦).

٣٧ - ابن باجة النفس: ص ٨٠.

٣٨ - المرجع السابق ص ٦٧.

٣٩ - ابن باجة النفس ص ٢٠ - ٢١ قارن ابن رشد "تلخيص النفس" ص ٥ حيث يقول "إن الأجسام التي توجد صورها في المادة الأولى وجوداً أولاً" لا يمكن أن تتعري منها المادة وهي الأجسام البسيطة وهي أربعة: النار - الهواء - الماء - الأرض.

٤٠ - المرجع السابق ص ٨٨.

٤١ - المرجع السابق ص ٦٤.

٤٢ - ابن باجة هامش النفس ص ٢٤ "وأيضاً هامش النفس ص ٤٦" وقد حاول أرسطو أن يبدل بفكرة الصورة الأفلاطونية (المثل) فكرة الصورة في مقابل الهيولي مع ملاحظة أن الهيولي تعيش دائماً الصورة وبهذا يمكن للحركة أن تتم "د. عبد الرحمن بدوى: أرسطو ج ٢ ص ١١٨".

٤٣ - ابن باجة: النفس ص ٧٧.

٤٤ - ابن باجة: هامش النفس ص ٦٢ وقارن ابن رشد: تلخيص كتاب النفس ص ٣.

٤٥ - ابن باجة: هامش النفس ص ٢٠.

٤٦ - ابن باجة: النفس ص ٦٢.

٤٧ - المرجع السابق ص ٦٣، أيضاً هامش النفس ص ٦٢، قارن ابن رشد: تلخيص النفس ص ٤ "وتبيّن أيضاً أن هذه المادة الأولى ليس يمكن فيها أن تتعري عن الصورة لأنها لو عربت منها لكان ما لا يوجد بالفعل موجوداً بالفعل".

- ٤٨ - ابن باجة النفس ص ٦٤.
- ٤٩ - المراجع السابق ص ٦٤ .
- ٥٠ - المراجع السابق ص ٦٤ .
- ٥١ - ابن باجة: هامش النفس: ص ٢٤ .
- ٥٢ - ابن باجة: النفس ص ٢٤ .
- ٥٣ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤٥ .
- ٥٤ - (ونلاحظ أن ابن باجة لا يقصد بالعدم عدم بالإطلاق، إذ ليس هنا ما ليس موجود على الإطلاق فإنه لا يوجد عدم مطلق كما يوجد وجود مطلق بل عدم مضاف إذ كان العدم عدماً لشيء).  
هامش النفس ص ٤٣ - ٤٤ .
- ٥٥ - المراجع السابق ص ٤٥ .
- ٥٦ - المراجع السابق ص ٦٣ .
- ٥٧ - أرسطو طاليس: علم الطبيعة. مقدمة بارتلمى سانتهلر ص ١٥ .
- ٥٨ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤٥ .
- ٥٩ - ابن باجة: النفس ص ٤٣ .
- ٦٠ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤٣ .
- ٦١ - ابن باجة هامش النفس ص ٤٣ .
- ٦٢ - انظر أرسطو طاليس علم الطبيعة "إن أى وجود لا ينشأ من العدم بل من إمكان أى من وجود بالقوة .
- ٦٣ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤٣ .

- ٦٤ - المرجع السابق ص ٤٤ .
- ٦٥ - ابن باجة: النفس ص ٤٤ .
- ٦٦ - ابن باجة: هامش النفس ص ٢٤ .
- ٦٧ - ابن باجة: النفس ص ٦٨ .
- ٦٨ - ابن باجة: هامش النفس ص ٦٩ وانظر أيضاً د. عبد الرحمن بدوى: أسطرو ص ١٤٣ .
- ٦٩ - د. أبو ريان. تاريخ الفكر الفلسفى ج ٢ ص ٧٠ - ص ٧٣ .
- ٧٠ - ابن باجة: هامش النفس ص ٦٢ .
- ٧١ - ابن باجة: النفس ص ٢٠ .
- ٧٢ - ابن باجة: قول يتلو رسالة الوداع ص ١٤٧ .
- ٧٣ - والمادة والصورة إذا كانا جوهرين. فهما جوهران ناقصان، لأن الجوهر الناقص هو الذي لا يفسر وحده جميع خصائص الجسم ولا تحدث جميع الأفعال المعمودة منه. إنهما متحدتان أحاداً جوهرياً يمكن إدراهما بالأخرى فتقسومان جوهرًا تاماً واحداً كما يقول ابن رشد .
- يوسف كرم: الطبيعة وما بعد الطبيعة ص ١٧ ، ١٨ .
- ٧٤ - تعليق ابن الصائغ على كتاب ايساغوجي للفارابي (مطروطة مصورة) ص ٢٤ .
- ٧٥ - ابن باجة: النفس ص ٨١ .
- ٧٦ - يوسف كرم الطبيعة وما بعد الطبيعة ص ٢١ ، ٢٢ .

- ٧٧ - د. عاطف العراقي: الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ٩٨ .
- ٧٨ - ابن باجة: هامش النفس ص ٢٤ ، أيضًا: د. أبو ريان: تاريخ الفكر ص ٧٠ .
- ٧٩ - ابن باجة هامش النفس ص ٣٢ (لم يفصل ابن باجة القول في علل الموجودات. ولكننا وجدنا أنه يتبع أرسطو في رأيه فيذكر أن العلل أربعة ويحدد أسماءها وأعمالها فائزنا عرض رأى أرسطو حتى يكتمل لدينا المعنى خاصه من وجهة النظر الطبيعية) .
- ٨٠ - أرسطو طاليس: الطبيعة. المقالة الثانية الفصل الثالث ص ١٠١ .  
تحقيق د. عبد الرحمن بدوى .
- ٨١ - تعليق ابن الصانع على كتاب أيساغورجى للفارابى (مخطوطة مصورة ص ٢١) .
- ٨٢ - المرجع السابق ص ١٦ .
- ٨٣ - أرسطو طاليس: الطبيعة. الفصل الثالث ص ١٠٢ تحقيق د. عبد الرحمن بدوى .
- ٨٤ - تعليق ابن الصانع على كتاب أيساغورجى للفارابى (مخطوطة مصورة) ص ٢١ .
- ٨٥ - ابن باجة: هامش النفس ص ٣٢
- ٨٦ - تعليق ابن الصانع على كتاب أيساغورجى للفارابى (مخطوطة مصورة) ص ١٦ .
- ٨٧ - د. عاطف العراقي: الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ١٦٧ .
- ٨٨ - ابن باجة: النفس ٦٣ .

- ٨٩ - يستخدم ابن باجة كلمة ما بالقوة مرادفة لكلمة الممكن ويقول والممكن وما بالقوة واحد بالموضع اثنان بالقول "النفس ص ٤٥".
- ٩٠ - المراجع السابق ص ٤٦.
- ٩١ - المراجع السابق ص ٤٦.
- ٩٢ - ابن باجة: هامش النفس ص ٦٣ ، أيضاً النفس ص ٦٣ .
- ٩٣ - ابن رشد: تلخيص ما بعد الطبيعة ص ٩٠ .
- ٩٤ - ابن باجة: النفس ص ٥٣ .
- ٩٥ - المراجع السابق ص ٨٥ .
- ٩٦ - المراجع السابق ص ٢٤ - أيضاً ابن رشد: تلخيص ما بعد الطبيعة ص ٩٠ .
- ٩٧ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٩ .
- ٩٨ - المراجع السابق ص ٥٩ .
- ٩٩ - المراجع السابق ص ٢٤ .
- ١٠٠ - الكون والفساد: ص ١٧ "شرح ابن باجة" قارن "أرسطو" الذي يرى أن الهيولي لما كانت بالقوة وفي حالة انتفاعه فإنه لا يمكن أن تطلق عليه العلية إطلاقاً حقيقياً وإنما على سبيل التمثيل وحده (د. عبد الرحمن بدوى أرسطو ص ١٣٣).
- ١٠١ - ابن باجة: النفس ص ٢٤ .

- ١٠٢ - د. عاطف العراقي: الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا ص ١٩٠.
- ١٠٣ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤٥.
- ١٠٤ - المرجع السابق . ٤٥
- ١٠٥ - تعليق ابن باجة على كتاب أيساغوجي للفارابي (مخطوطه مصورة) ص ٢٥.
- ١٠٦ - ابن باجة: الغاية الإنسانية ص ٩٨.
- ١٠٧ - انظر الفصل الخاص بممؤلفات ابن الصائغ.
- (\*) وابن باجة كثيراً ما يستشهد بمولف أرسطو في "السماء والعالم" وقد اعتمدنا في كتابنا على الأقوال التي ذكرها ابن الصائغ واعتمد عليها من كتاب أرسطو كما أنه يشير إلى مؤلف له في "الأثار العلوية" ويذكر بعض الأقوال التي وردت فيها واعتمدنا عليها.
- ١٠٨ - انظر الفصل الخاص بممؤلفات ابن الصائغ.
- ١٠٩ - وهو شرح لابن الصائغ على كتاب الحيوان لأرسطو، واستند إلى بعض الأقوال التي وردت فيه.
- ١١٠ - ابن باجة: النفس ص ٤٨.
- ١١١ - المرجع السابق ص ٤٨.
- ١١٢ - المرجع السابق ص ٢٣.
- ١١٣ - المرجع السابق ص ٤٧ - ٤٨.
- ١١٤ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٥.
- ١١٥ - ابن باجة: النفس : ٧١.

- ١١٦ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٥.
- ١١٧ - ابن باجة: النفس ص ٤٩.
- ١١٨ - ابن باجة: هامش النفس ص ٢٣.
- ١١٩ - المرجع السابق .٧١
- ١٢٠ - ابن باجة: النفس ص ٧٢.
- ١٢١ - المرجع السابق ص ٧٥.
- ١٢٢ - المرجع السابق ص ٦٨.
- ١٢٣ - ابن باجة: المرجع السابق ص ٤٧.
- ١٢٤ - ابن باجة: الكون والفساد ص ٢٤.
- ١٢٥ - ابن باجة: الكون والفساد ص ٢٤.
- ١٢٦ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٥.
- ١٢٧ - ابن باجة: النفس ص ٤٨.
- ١٢٨ - تعليق ابن الصانع على كتاب أيساغوجى للفارابى (مخطوطه مصورة) ص ٢٥. وانظر أيضًا: د. معن زيادة الحركة من الطبيعة إلى ما بعد الطبيعة: دراسة في فلسفة ابن باجة الأندلسي ص ٧٨. (وهو كتاب مضاف حديثا لاستفادة القارئ حيث إنه لم يكن قد طبع بعد عند كتابة هذه الرسالة)
- ١٢٩ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٠٦ وانظر أيضًا يوسف كرم الطبيعة وما بعد الطبيعة ص ٢٦.

- ١٣٠ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٠٦ ، وانظر أيضاً يوسف كرم:  
الطبيعة وما بعد الطبيعة ص ٢٦ .
- ١٣١ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٢٩ .
- ١٣٢ - تعليق ابن الصائغ على كتاب "بارى أرمنياس" للفارابي  
(مخطوطة مصورة) ص ٤١ .
- ١٣٣ - تعليق ابن باجة على كتاب باري أرمنياس للفارابي (مخطوطة  
مصورة ٩ ص ٤١ - ٤٢ .
- ١٣٤ - أرسطو طاليس. الطبيعة مقدمة بارتلمى سانتهيلر ص ٢٣ وأيضاً  
ص ١٦٢ .
- ١٣٥ - ابن باجة: هامش النفس ٦٦ .
- (\*) سبق أن أشرنا في الفصل الثاني إلى أن ابن الصائغ "أول فيلسوف  
أندلسي بنى فلسفته الطبيعية على الرياضة والهندسة .
- ١٣٦ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ٩٩ .
- ١٣٧ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤ .
- ١٣٨ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٢٩ .
- ١٣٩ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ١٠٠ .
- (\*) إن ما نقصده بالحركة التي لا بد وأن يكون لها مبدأ ونهاية إنما هي  
الحركة الكائنة الفاسدة أي المستقيمة التي لها بداية ونهاية وهي  
الحركة الخاصة بالكائنات الحية والاسطونات، إما الحركة الارلية  
الدائريّة المتصلة في المكان والزمان فهي الحركة التي ليست لها بداية  
ولا نهاية وهي حركة السماء الأولى .

١٤٠ - ابن باجة: هامش النفس ص ٥١.

١٤١ - ابن باجة: هامش النفس ص ٥١.

١٤٢ - ابن باجة: النفس ص ٥٠، ٥١.

وانظر أيضاً د. معن زيادة: تحقيق شروحات السماع الطبيعي لابن باجة ص ١٧٩ وما بعدها.

١٤٣ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٦.

١٤٤ - تعليق ابن باجة على كتاب أيساغوجي للفارابي "مخطوط مصورة" ص ١٤.

١٤٥ - ابن باجة: هامش النفس ص ٢٤.

١٤٦ - المرجع السابق ص ٤٦.

١٤٧ - د. عبد الرحمن بدوى: أرسسطو ص ٢٠٢.

أيضاً د. عاطف العراقي الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا هامش ص ٢٠١.

١٤٨ - د "أبو ريان" تاريخ الفكر الفلسفى ج ٢ ص ١٠٦،

١٠٨ وأيضاً د عبد الرحمن بدوى. أرسسطو ص ٩١.

\* - المقولات عشر عند أرسسطو وهى "الجوهر. الكم. الكيف الإضافة. المكان. الزمان. الوضع. الملك. الفعل. الانفعال" ولكن ابن باجة يغفل مقوله الفعل ولعله - من وجهة نظرنا يوحد بينها وبين مقوله الانفعال فى مقوله "أن يفعل".

١٤٩ - ابن باجة: النفس ص ٩٢.

١٥٠ - ابن باجة: الكون والفساد ص ١٢.

١٥١ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤٦.

١٥٢ - المرجع السابق ص ٢١.

١٥٣ - ابن باجة: الكون والفساد .

١٥٤ - المرجع السابق ص ٣٥.

١٥٥ - ابن باجة: الكون والفساد ص ٣٦.

١٥٦ - المرجع السابق ص ٣٨.

١٥٧ - ابن باجة: هامش النفس ص ٢١.

١٥٨ - المرجع السابق ص ٤٦.

١٥٩ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٦.

١٦٠ - المرجع السابق ص ١١٥.

١٦١ - ابن باجة: الكون والفساد ص ٧٧.

١٦٢ - المرجع السابق ص ٢٢.

١٦٣ - ابن باجة: النفس ص ٤٦ - ٤٧.

١٦٤ - المرجع السابق ص ٤٧.

١٦٥ - ابن باجة: النفس ص ٤٧.

١٦٦ - المرجع السابق ص ٤٧.

١٦٧ - المرجع السابق ص ٤٧.

١٦٨ - المرجع السابق ص ٩٠.

١٦٩ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤٥.

- ١٧٠ - تعلیق ابن الصانع علی كتاب المقولات للفارابی (مخطوطه مصورة) ص ١٠٣ .
- ١٧١ - ابن باجة: النفس ص ١٠٧ .
- ١٧٢ - المرجع السابق ص ١٠٧ .
- ١٧٣ - المرجع السابق ص ١٠٧ .
- ١٧٤ - ابن باجة: الكون والفساد ص ١٧ .
- ١٧٥ - المرجع السابق ص ٢٢ .
- ١٧٦ - الفارابی: عيون المسائل ص ٢٥ - ٢٨ .
- ١٧٧ - الطوسي: شرح الإشارات والتنبيهات ص ٢٩٦ من القسم الطبيعي .
- ١٧٨ - هنری کوربیان: تاريخ الفلسفة الإسلامية ص ٢٣١، ٣٤٣ من الترجمة العربية .
- ١٧٩ - روزنتال: مناهج العلماء المسلمين في البحث العلمي ص ١٥٧ .
- ١٨٠ - ابن باجة: الكون والفساد ص ٤٠ . د. وأميرة مطر: الفلسفة اليونانية ص ٣١٣ وأيضاً د. عاطف العراقي: التزعة العقلية ص ١٤٥ .
- ١٨١ - ابن رشد تهافت التهافت ص ٥٥ .
- ١٨٢ - ابن باجة: الكون والفساد ص ٤٠ .
- ١٨٣ - ابن باجة: النفس ص ٨٨ .

- .٨٩ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٨٤
- .٧٢ - ابن باجة: النفس ص ١٨٥
- .٦٨ - المرجع السابق ص ١٨٦
- .٤٩ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٨٧
- .٣١٥ - د. أميرة مطر: تاريخ الفلسفة اليونانية ص ١٨٨
- .٤٩ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٨٩
- .٨٤ - ابن باجة: النفس ص ١٩٠
- .٨٤ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٩١
- .١٥ - ابن باجة: الكون والفساد ص ١٩٢
- .٢١ - ابن باجة: النفس ص ١٩٣
- .٤٥ - ابن باجة: الكون والفساد ص ١٩٤
- .١٥ - المرجع السابق ص ١٩٥
- .٨٤ - ابن باجة: النفس ص ١٩٦
- .٢١ - المرجع السابق ص ١٩٧
- .٤٦ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٩٨
- .٤٠ - ابن باجة: الكون والفساد ص ١٩٩
- .٤٥ - المرجع السابق ص ٢٠٠
- .٨٨ - ابن باجة: النفس ص ٢٠١
- ٢٠٢ - ابن باجة: الكون والفساد ص ١٦ "نلاحظ أن ابن باجة قد جعل الماء يمس الأرض لكن بمعنى التماس التعليمي وهو الذي

يكون بين جسمين نهايتهما معاً ولا يشترط أن تكون أحدهما فاعلة  
والآخرى منفعة.

- . ٢٠٣ - المرجع السابق ص ١٦ ، ١٧ .
- . ٢٠٤ - ابن باجة: الكون والفساد ص ٢٠ .
- . ٢٠٥ - المرجع السابق ص ٢١ .
- . ٢٠٦ - ابن باجة: النفس ص ٧٢ .
- . ٢٠٧ - د. أبو ريان: تاريخ الفكر الفلسفى ج ٢ ص ١١٥ .
- . ٢٠٨ - د. عاطف العراقي: التزعة العقلية فى فلسفه ابن رشد ص ص ٢٦ ، ٢٧ .
- . ٢٠٩ - ابن طفيل: حى بن يقطان ص ص ٩٥ ، ٩٦ .
- . ٢١٠ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤٠ أيضًا د. أميرة مطر: الفلسفة عند اليونان ص ٨٤ وانظر أيضًا: معن زيادة: شروحات السمع الطبيعى ص ٧٤ .
- . ٢١١ - ابن باجة: النفس ص ٤٨ .
- . ٢١٢ - المرجع السابق ص ٤٨ .
- . ٢١٣ - ابن باجة: الكون والفساد ص ٢٧ .
- . ٢١٤ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ١٠٤ .
- . ٢١٥ - ابن باجة: النفس ص ٢٦ .
- . ٢١٦ - المرجع السابق ص ٥٣ - ٥٤ .
- . ٢١٧ - المرجع السابق ص ٦٦ .

- . ٢١٨ - ابن باجة: النفس ص ٢٦.
- . ٢١٩ - ابن باجة: هامش النفس ص ٢٧.
- . ٢٢٠ - ابن باجة: تدبر الموحد ص ٤٦.
- . ٢٢١ - تعليق ابن الصانع على كتاب الفارابي (أيساغوجي) مخطوطة مصورة ص ١٦.
- . ٢٢٢ - المرجع السابق
- . ٢٢٣ - تعليق ابن الصانع على كتاب الفارابي (أيساغوجي) مخطوطة مصورة ص ١٣ - ١٤.
- . ٢٢٤ - ابن باجة: النفس ض ص ٥٠، ٥٣.
- . ٢٢٥ - المرجع السابق ص ٦٠.
- . ٢٢٦ - د. علي سامي النشار: الأصول الأفلاطونية ج ١ ص ٢٦٨.
- . ٢٢٧ - ابن باجة: النفس ص ٢٩.
- . ٢٢٨ - المرجع السابق ص ٢٨.
- . ٢٢٩ - المرجع السابق ص ٣٧.
- . ٢٣٠ - المرجع السابق ص ٣٧.
- . ٢٣١ - د. الأهوانى: النفس لارسطوطاليس ص ٣.
- . ٢٣٢ - ابن باجة: النفس ص ٣٨.
- . وانظر يوسف كرم: الطبيعة وما بعد الطبيعة ص ٤٤.
- . وايضاً د. الأهوانى: النفس لارسطوطاليس ص ٦.
- . ٢٣٣ - د. عاطف العراقي منهب فلاسفة المشرق ص ١٤٣.

- ٢٣٤ - د. الأهوانى: النفس لارسطوطاليس ص ٣.
- ٢٣٥ - ابن باجة: النفس ص ٢٩.
- ٢٣٦ - المرج السابق ص ٣٠.
- ٢٣٧ - المرج السابق ص ٣٠.
- ٢٣٨ - المرج السابق ص ٣٦.
- ٢٣٩ - ابن باجة: النفس ص ٢٨.
- انظر د. الأهوانى: النفس لارسطوطاليس ص ٤٢، ٤٣.
- ٢٤٠ - ابن باجة: هامش النفس ص ٢٨.
- ٢٤١ - يرى ابن باجة أن الكمال الأول هو الذي عند وجوده يستعد الجسم لقبول الصورة من غير أن يتغير بالذات ولا بالعرض (هامش النفس ص ٢٨):
- ٢٤٢ - هامش النفس ص ٢٨.
- ٢٤٣ - ابن باجة: النفس ص ٢٠.
- ٢٤٤ - المرج السابق ص ١٩، ٢٠.
- ٢٤٥ - الأهوانى كتاب النفس لارسطوطاليس ص ٤٨.
- ٢٤٦ - ابن باجة: النفس ص ٣٤.
- ٢٤٧ - المرج السابق ص ٣٨.
- ٢٤٨ - ابن باجة: هامش النفس ص ٣٣ أيضاً د. على عبدالمعطى - ديموقريطس ص ٦٧ - ٦٨.
- ٢٤٩ - د. أميرة مطر. الفلسفة عند اليونان ص ١١٢.

٢٥٠ - بعد هيرقلطيس من الفلاسفة الذين قالوا بان النفس نار أثيرية وأنها في تغير مستمر، أما ديوجين وانكسيمانس فقد قالوا بان النفس هي الهواء وهي تعرف وتحرك وإنما كريتيل فقد قال أن النفس دم اعتقاداً منه بان الإحساس أخص صفاتها وأن هذا الإحساس مرده إلى الدم. د. الأهوانى: النفس لارسطوطاليس ص ١٤ - ١٦.

٢٥١ - ابن باجة: النفس ص ٣٩ - ٤٠.

٢٥٢ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤١.

٢٥٣ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤١.

وانظر د. الأهوانى كتاب النفس لارسطو طاليس ص ١٣ ، وأيضاً د. على سامي الشار: الاصول الفلسفية ج ١ ص ١٩٩ - ١٩٢.

٢٥٤ - ابن باجة: النفس ص ٣٤.

٢٥٥ - ابن باجة: قول يتلر رسالة الوداع ص ١٤٧.

٢٥٦ - ابن باجة: النفس ص ٧٨.

٢٥٧ - المرجع السابق ص ٧٠ - ٧١.

٢٥٨ - مجلة الاندلس رسالة النبات العدد ٤ ص ١٢.

٢٥٩ - المرجع السابق ٤ ص ١٧ وأيضاً هامش النفس ص ٥١.

٢٦٠ - ابن باجة: رسالة الوداع: ص ١٤٨ ، ١٤٩ قارن د. الأهوانى: كتاب النفس لارسطوطاليس ص ٤٩ ، ٥٠.

٢٦١ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٦.

- ٢٦٢ - ابن باجة: قول ينلوا رسالة الوداع ص ١٤٩، ١٥٠.
- ٢٦٣ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٤٦.
- ٢٦٤ - مجلة الأندلس رسالة النبات العدد ٤ ص ١٢.
- ٢٦٥ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٩٦.
- ٢٦٦ - المرجع السابق ص ٤٥.
- ٢٦٧ - ابن باجة: النفس ص ٤٢ أیضاً د. الأهوانی النفس لارسطو طالیس ص ٥٣.
- ٢٦٨ - المرجع السابق ص ٢٩.
- ٢٦٩ - ابن باجة: هامش النفس ص ٤٩.
- ٢٧٠ - ابن باجة قول ينلوا رسالة الوداع ص ١٤٩.
- ٢٧١ - ابن باجة النفس ص ٥٠.
- ٢٧٢ - المرجع السابق ص ٥٣. وأیضاً قارن: د. الأهوانی. النفس لارسطو طالیس ص ٥٨.
- ٢٧٣ - ابن باجة: هامش النفس ص ٥٤.
- ٢٧٤ - ابن باجة: النفس ص ٥٦.
- ٢٧٥ - المرجع السابق ص ٥٦.
- ٢٧٦ - المرجع السابق ص ٥٦.
- قارن د. الأهوانی: النفس لارسطو طالیس ص ٥٨.
- ٢٧٧ - ابن باجة: هامش النفس ص ٥٨.
- ٢٧٨ - ابن باجة: قول ينلوا رسالة الوداع ص ١٤٩.

(\*) لقد آثرنا أن نوجز القول في القوى المركبة الخارجية والداخلية عند الحديث عن قوى النفس على أن نفصلها في نظرية المعرفة حيث تمثل هذه القوى مصادر المعرفة الحسية الداخلية والخارجية.

٢٧٩ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٠١.

٢٨٠ - لمبن باجة: رسالة الاتصال ص ١٥٩.

281 - M.S.H. Al M<sup>as</sup>s<sup>ume</sup>, Islamic Culture Vol35p.46.

وأيضاً قارن "ابن رشد" الذي يقول "إن القوة التي بها يتزع  
الحيوان إلى الملائم ويفر عن المؤذى وذلك من أمرها بين بنفسه،  
وهذا التزوع إن كان إلى الملل سمي شفوقاً وإن كان إلى الانتقام  
سمى غضباً وإن كان عن رؤية وفكرة سمي اختياراً وإرادة د.الأهوانى" : تلخيص كتاب النفس ص ٩٧ - ٩٨ .

٢٨٢ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٠١ ، وأيضاً المرجع السابق.

283 - M.S.H. Al M<sup>as</sup> s<sup>ume</sup>, Islamic Culture Vol 35.p.48.

٢٨٤ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٢٥ .

٢٨٥ - المرجع السابق ص ١٣٢ .

٢٨٦ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ١٠٠ .

٢٨٧ - ابن باجة: النفس ص ٧٨ .

٢٨٨ - المرجع السابق ص ٨٧ .

289 - M.S.H. Al M<sup>as</sup> s<sup>ume</sup>, Islamic Culture Vol 35.p.45.

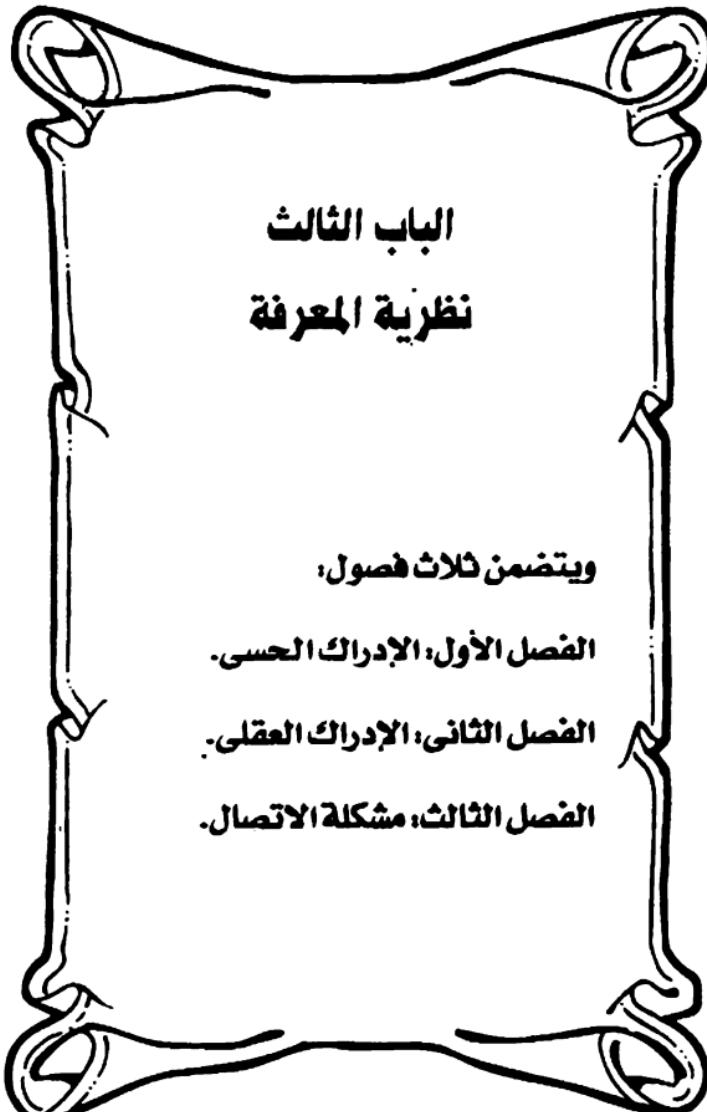
٢٩٠ - ابن العبرى: مقالة مختصرة في النفس البشرية نشرة "الأباء  
البسوغين" ص ٧٧ - ٧٨ .

- ٢٩١ - د. عاطف العراقي. مذاهب فلاسفة المشرق ص ١٧٢ .
- ٢٩٢ - ابن باجة: النفس ص ٣٦ .
- ٢٩٣ - د. عاطف العراقي. مذاهب فلاسفة المشرق ص ١٧٥ .
- ٢٩٤ - د. مذكر. في الفلسفة الإسلامية ص ١٤٣ .
- ٢٩٥ - ابن باجة: هامش النفس ص ٢٧ .
- ٢٩٦ - المرجع السابق ص ٢٧ .
- ٢٩٧ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٢٥ .
- ٢٩٨ - ابن باجة: النفس ص ١٤٨ ، وهامش ص ١٤٨ .
- ٢٩٩ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٥٧ - ١٥٨ .
- ٣٠٠ - د. عاطف العراقي مذاهب فلاسفة المشرق ص من ١٧٢ ، ١٧٤ .
- ٣٠١ - د. محمود قاسم في النفس والعقل ص من ٨١ ، ٨٢ .
- ٣٠٢ - المرجع السابق ص ٨١ .
- ٣٠٣ - د. على سامي النشار، قراءات في الفلسفة ص ٤٩٢ .
- ٣٠٤ - د. عاطف العراقي: مذاهب فلاسفة المشرق ص ١٧٢ وايضاً د. مذكر: في الفلسفة الإسلامية ص ١٤٥ .
- ٣٠٥ - د. الأهوانى: كتاب النفس لأرسطو طالبىص ص ٣٧ .
- ٣٠٦ - أفلاطون الجمهورية تحقيق د. فؤاد زكريا ص ٤٤٣ . أيضاً د. على سامي النشار: الأصول الأفلاطونية "فيدون" ج ١ ص ١٩٢ .
- ٣٠٧ - د. أبو ريان. تاريخ الفكر الفلسفى ج ٢ ص ١٣٤ .

- ٣٠٨ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٥٧ - ١٥٨ .
- ٣٠٩ - د. عثمان نجاتي: الإدراك الحسنى عند ابن سينا ص ص ٢٩ ، ٤٠ .
- ٣١٠ - سعيد زايد الفارابى ص ص ٤٤ ، ٤٥ .
- ٣١١ - دى بور تاريخ الفلسفة فى الإسلام ص ٢٧١ الترجمة العربية .
- ٣١٢ - ابن باجة: تدبیر التوحد ص ٧٧ .
- ٣١٣ - ابن باجة: قول يتنلو رسالة الوداع ص ١٥٢ .
- ٣١٤ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٢ .
- ٣١٥ - المرجع السابق ص ١٦٢ .
- ٣١٦ - د. التفتازانى ابن سبعين وفلسفته الصوفية ص ص ٣٧٣ ، ٣٧٤ .
- ٣١٧ - ابن سينا رسالة أضحوية فى أمر المعاد ص ٤١ .
- ٣١٨ - د. عاطف العراقي مذاهب فلاسفة الشرق ص ٢٣٧ .
- ٣١٩ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ص ٢٥٧ ، ١٥٨ .
- ٣٢٠ - المرجع السابق ص ص ١٦١ ، ١٦٢ .
- ٣٢١ - ابو البركات البغدادى المعتبر فى الحكمة ج ١ ص ص ٣٧٩ ، ٣٨٠ .
- ٣٢٢ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٢ .
- ٣٢٣ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٥ .
- ٣٢٤ - ابن باجة: هامش النفس ص ٦٢ .

- ٣٢٥ - المرجع السابق ص ٢٧ .
- ٣٢٦ - د. الاهوانى: كتاب النفس لارسطوطاليس ص ١٢٣ .
- ٣٢٧ - ابن باجة: هامش النفس ص ٢٧ ، ٥٤ .
- ٣٢٨ - المرجع السابق ص ٢٧ .

\* \* \*



## الباب الثالث

### نظريّة المعرفة

ويتضمن ثلاثة فصول:

الفصل الأول: الإدراك الحسي.

الفصل الثاني: الإدراك العقلي.

الفصل الثالث: مشكلة الاتصال.



# الفصل الأول

## الإدراك الحسي

ويتضمن:

- تمهيد - المقصود بالمعرفة الحسية.
- قوى الحس الخارجية (البصر - السمع -  
الشم - الطعم - اللمس) الحس والهيولى -  
هيولى الجسم وهيولى النفس - طبيعة  
الإحساس والإدراكات.
- قوى الحس الداخلية (الحس المشترك -  
التخييل) الفرق بين الإحساسات والخيالات.



## الإدراك الحسى

### تمهيد

عن ابن باجة بموضوع المعرفة في بعض مؤلفاته ورسائله وبين أنواعها المختلفة ورتبتها في درجات حسب قيمتها في الكشف عن الحقيقة، وقد استطعنا أن نقف من خلال نصوص له تدل دلالة واضحة على أنه من أتباع المذهب الواقعي في المعرفة. وهو المذهب الذي تبناه أرسطو مناقضاً به موقف أفلاطون المثالي، فإذا كان أفلاطون قد بين أهمية العقل ولم يضع الحس على قدم المساواة معه، بل قلل إلى حد بعيد من شأن الحس فإن أرسطو قد تحدث عن أهمية الحس والعقل كمصدر يقينية للمعرفة<sup>(١)</sup>.

ف مصدر المعرفة عند ابن باجة كما هو عند أرسطو الإحساس ولا يمكن أن تصل المعرفة إلى النفس إلا عن طريق الحس فهو أول مصادر المعرفة فالمعرفة إذن ليست تذكرأ لما سبق أن عايتها النفس في عالم عقلي أعلى كما ذكر أفلاطون. وإنما ترجع إلى انتفعال الحس بالمحسوس كما يقول أرسطو.

فالحس إذن هو مصدر معرفتنا الأولية، والعالم الخارجي هو موضوع معرفتنا، والوسيلة التي تربطنا بهذا العالم هي الحواس لكن الأمر لا يقف عند هذا الحد، فالإدراك الحسي لا يكفي لإعطائنا صورة كاملة عن الموجودات الخارجية، فالحس وإن كان أول مراتب الإدراك إلا أن المحسوسات أشبه بمادة أولية وهي انتطباعات متعددة مختلفة متفاوتة لا بد لها من قوة توحدها وترتبتها وتتصفتها وتجمعن ما بينها من صفات مشتركة فإذا كانت وظيفة الإحساس تمثل الصورة الحسية مجردة عن المادة مع احتفاظها بلوائحها بحيث إن الحس يعاين المحسوس فقط ويشهد بحضوره فإن وظيفة الحس المشتركة أن يجمع بين

المدركات الحسية ويقارن بينها ولا يمكن أن نعتبر أن وظيفة الحس المشترك وظيفة منفردة عن الإحساس ولكنها تكون مع الإحساس ييد أن الإحساس يعتبر عملية تمهدية للمعرفة والحس المشترك عملية تنظيمية لها وبعد أن تنتظم المدركات في الحس المشترك تأخذ هذه المدركات الحسية في التجدد من لواحقها المادية شيئاً فشيئاً لكن هذا التجدد لا يتم دفعة واحدة. إذ أن تجريد صورة المحسوس إنما يتم بالتدرج بادئاً بقوة الخيال حيث نجد صورة المدرك الحسي في الخيال وقد اقتربت كثيراً من حدود المعمول لكننا إذا عزلنا هذه الصورة عن فعل العقل تكون هذه الصورة وهمية وغير معقولة وتظل صور الأشياء ومعاناتها في الخيال بطابعها الجزئي متصلة بصورة المحسوس. حتى تدخل نطاق المعمول. فإذا انتقل الإدراك من مرحلة الحس إلى مرحلة النظر العقلي نجد أن صورة المدرك الحسي تتجدد تماماً عن المادة ولو لواحقها فتحول الصورة المحسوسة إلى صور معقولة فتعملها النفس مارة بمراتب العقل الأربع "الهيولاقى - بالفعل - المستفاد - الفعال" وكل مرتبة من هذه المراتب تقابلها درجة من درجات المعرفة وما أن تدرج صور المدركات في هذه المراحل حتى نجدتها تتحدى الصور الكلية بينما تظل صور المحسوسات في نطاق وضعها الجزئي لكن استمرار هذا التعلق والتجريد لا يتم إلا عن طريق سند خارجي وهو العقل الفعال فمن خصائص هذا العقل أنه يظهر المقولات ويوضحها للنفس ويمدها بالمعرفات الربانية.

فالمعرفة إذن عند ابن باجة متدرجة تبدأ من الحس والمحسوس صاعدة عن طريق العقل إلى معرفة الأمور المفارقة التي لا يشتبه للمرء معرفتها إلا من خلال هذا التدرج والذي تستطيع فيه النفس في كل مرحلة من مراحل إدراكتها أن تخلص شيئاً فشيئاً من العلائق المادية.

وإذا كانت نظرية المعرفة عند ابن باجة مرتبطة بنظرته للعلم الطبيعي . على أساس أن النفس هي الحد المشترك بين الموضوعين من حيث إنها في العلم الطبيعي تعد مبدأ الكائن الحي وهي التي تعيين على دراسة الحقيقة الكاملة فيما يتعلق بال موجودات الطبيعية من حيث إن هذه الموجودات تنقسم إلى موجودات متحركة و موجودات غير متحركة أما المتحركة فهي متحركة حركة أزلية وهذه الحركة الأزلية لا يمكن أن تكون من ذاتها بل لا بد وأن نردها إلى قوة لا تنتهي أو إلى موجود أزلي أي إلى العقل فإذا كان العقل هو مصدر أزلية الموجودات في عالم الطبيعة فإنه أيضاً مصدر الوحدة والكلية في التصورات .

وإذا كانت نظرية المعرفة ترتبط تمام الارتباط بالجانب الأخلاقي في مذهبه من حيث إنه يقرر أن الفرد يستطيع أن يصل إلى نهاية المعرفة ويندمج في العقل الفعال إذا تخلص من رذائل المجتمع وانفرد بنفسه واستخدم قواه العقلية في تحصيل أكبر قسط ممكن من الثقافة والعلم وغلب الناحية الفكرية في ذاته على الناحية الحيوانية . وإن ذى استطاعة الإنسان أن يصل إلى أعلى مراتب المعرفة عن طريق النظر وتحصيل المعرفة إذا كانت نفسه معدة ومستعدة لاستقبال هذا النوع الخاص من المعارف .

فإنها ترتبط في مختلف مراحلها - كما أشرنا سابقاً - أيضاً بحديثه عن النفس ووحدتها وان فعل المعرفة أيها كان هو فعلها فالنفس بما في ذلك "جزؤها الناطق" هي أساس المعرفة وهي المسئولة عن المعرفة فهي إذن الخطيط الذي يربط الاتجاهات المختلفة في المعرفة عند ابن باجة كما ستفصل ذلك . فإن كانت هناك معرفة عقلية فهناك نفس عاقلة ، وإذا كانت هناك معرفة حسية فهناك نفس حيوانية ، وإذا كانت هناك معرفة حدسية عقلية فهناك نفس متطرفة خالصة من علائق البدن .

فنظيرية ابن باجة إذن في المعرفة ليست نوعاً من التصوف العقلى بقدر ما هي نظرية لتجريد المعانى الكلية<sup>(٢)</sup> ومحاولة الاتصال بالعالم العلوى عن طريق الفضائل والأعمال الخلقية التي ترمى إلى سيادة النفس العاقلة واستيلانها على النفس الحيوانية سواء كان مشاركاً مع المجتمع او منعزلاً عنه لكن هذا لا يدعونا إلى القول بأن ابن باجة كان من أنصار الدعوة للتتصوف الذى كان متشرداً في ذلك الوقت الذى وجد فيه. بل على العكس. كان رأى ابن باجة ونظريته في الاتصال عن طريق العقل على الطرف المناقض لرأى الغزالى الذى قرر فيه أن العقل ضعيف وغير موثوق به وأن جميع العلوم والثقافات البشرية عبث لأنها لا توصل إلى أية حقيقة من الحقائق وأن الوسيلة المثلثة لتحقيق المعرفة الصحيحة هي الزهد والتنسك والخلوة والعزلة أي الاعتماد على حديث القلب والروح والإلهام.

ولقد كان موقف الغزالى هذا هدفاً لسهام نقد ابن باجة فهاجمه مهاجمة عنيفة في "رسالة الوداع" ورماه بأنه سلك في كتابه "المتقد من الضلال" سبيلاً خيالية سخيفة فضل وأفضل كل من انساقوا وراءه في هذا السراب الذي أوهمه أن التصوف قد فتح أمامه باب العلم الحقيقي ورأى فيه حقائق سماوية وأحسن عند رؤيتها بسعادة لا توصف.

وهكذا نجد أن ابن باجة قد طبع الفلسفة العربية في المغرب خاصة نظرية المعرفة بطابع عقلى جديد يختلف تماماً الاختلاف - كما ذكرنا - عن الطابع الذي كان الغزالى قد طبعها به في المشرق<sup>(٣)</sup>.

ولقد كان ابن باجة أميناً في متابعة هذا الطريق الجديد ولذلك نجد أن مذهب الفلسفى يمثل مذهبًا عقلياً بعيداً إلى حد ما عن إدخال الدين فى المسائل الفلسفية ولذلك فلم يتخطط ويتعرّض في محاولة التوفيق بين الترات

الفلسفي الذي استهواه من قبل، وبين عقيدته الدينية التي اعتقدها فجاءت فلسفته معبرة عن نزعه عقلية بعيدة كل البعد عن المشاكل العقائدية.

### ١ - المقصود بالمعرفة الحسية:

يعتبر ابن باجة المعرفة الحسية هي أول درجة من درجات المعرفة فإذا كانت وظيفة العقل الأساسية إدراك المعقولات. فإن وظيفة الحس هي إدراك المحسوسات. فالحس هو أول إدراك مقترب بالجسم<sup>(٤)</sup>.

وإذا كان ابن باجة قد عرف الإحساس بأنه إدراك المحسوسات فإن هذا التعريف يعتبر تعريفاً عاماً للإحساس من حيث نتيجته وغايته، ولذلك نجد أنه يعرف كل قوة من قوى الحس بما يشير إلى الوظيفة الأساسية التي تقوم بها حتى تتلاشى صعوبة تفسير القول بقبول صور المحسوسات، إذ كيف تكون المحسوسات كثيفيات تحس، وفي نفس الوقت تكون صورة مدركة<sup>(٥)</sup>.

وقد عرفه ابن باجة بأنه صورة روحانية يدرك بها الحيوان ذلك الجسم فلا يخلو الحيوان من معرفة وهو وإن كان قد وصفه بأنه صورة روحانية إلا أنه وضعه في المرتبة الأولى من الروحانية وذلك لأنه إدراك بخلاف الصورة الغذائية والمنمية التي لا تدرك فكان هذه الروحانية تبدأ مع الحيوان ولذلك فلا تنسب للنباتات معرفة أصلًا<sup>(٦)</sup>. لكن هذا الإدراك الحسي لا يتم إلا إذا كان هناك "موضوع مدرك" وهو "المحسوسات".

هذه المحسوسات كما يقول ابن باجة هي "أعراض في أجسام حيوانية وهي التي تخص بالأجسام الطبيعية أو صور الأجسام الطبيعية والأعراض الطبيعية إما خاصة بالأجسام الطبيعية كالحر والبرد واللبن وإما مشتركة للأجسام الطبيعية والصناعية إلا أنها لصناعية متأخرة وللطبيعية متقدمة فالمحسوسات إذن هي صور في أجسام طبيعية وأن الأعراض تجرى مجرى

الصورة وهذه كلها صور هيولانية ليس لصور واحد منها شيء من الانتراع<sup>(٧)</sup>.

لكن لا يقتصر الأمر في عملية الإدراك الحسي على وجود "الموضوع المدرك" بل لا بد من وجود النفس أو العضو البدني الذي هو واسطة الإدراك وعن طريقه تنتقل صورة العالم الخارجي أو المدرك إلينا. هذا العضور البدني الذي يتلقى الصورة المحسوسة وينقلها إلى النفس هو الواسطة بين الموضوع الخارجي وبين النفس ومجموع هذه الأعضاء هو ما يسميه ابن باجة الحواس. وكل عضو من أعضاء البدن يسمى "حاس" وعلى ذلك "فالقورة الحاسة هي الاستعداد الذي في الحاسة الذي يصير معنى ذلك المدرك"<sup>(٨)</sup>.

وهكذا فالنفس من أجل إدراك العالم الخارجي تستعين على ذلك بقواها المتشرة في سائر البدن حيث تصب هذه القوى إحساساتها وانفعالاتها في مجرى النفس لأن فعل الإدراك إنما يتم لانفعال قوى الحس بالمحسوس فتدرك النفس بذلك سائر المحسوسات الخارجية "فالحس بالجملة هو قوة جسم ينفعل عن المحسوس يقترن بكمال القوة النفسانية التي هي فيه"<sup>(٩)</sup>.

معنى ذلك أن في المحسوس قوة وأن في الحاسة قوة وأن القوتين متوازيتان وأن توازيهما إنما ينشأ من فعل مشترك هو الإحساس. فلو لم يكن المحسوس مثيراً لما انفعل الحاس به. فالصلة إذن بين الحاسية والمحسوس هي صلة تعد في هذه الحالة يكون الإحساس في الحاسية كالحركة في المتحرك فالمحرك هو المحسوس والمحرك هو الحاسة. أما أن المحسوس هو المحرك فهو ظاهر بنفسه لأنه هو الذي يثير الحاسة فتتحرّك إلى الإحساس وإدراك المحسوس<sup>(١٠)</sup>.

ومن هنا نجد ابن باجة يعارض "جالينيوس" الذي يضع أن المحرك المتحرك يتحرك إلى المحرك وهو المحسوس وينفي ابن باجة أن الحس يحرك

المحسوس ويتبع "أرسطيو" الذى يضع أن المحرك هو المحسوس وهو الذى يتتحرك نحو ما إلى المتحرك لأن المحرك يجب أن يكون بالفعل<sup>(١١)</sup>.

وهكذا نجد أن الإحساس عند ابن باجة كما هو عند أرسطيو وابن سينا له خاصيتان: اتفعال ناتج من تأثير المحسوسات فى الحس وإدراك صور المحسوسات الخارجية<sup>(١٢)</sup>.

## ٢ - قوى الحس ووظيفتها (الحواس والإدراك الحسى)

وإذا كان ابن باجة لم يتبع نهج الفاربي أو يسير على منوال ابن سينا فى وصفهم للحواس بأنها ظاهرة أو باطنية إلا أنها آثرنا فى عرضنا للحواس المختلفة أن نفرق بين قوى الحس الخارجية وقوى الحس الداخلية حتى يمكننا التمييز بين الإدراك الحسى الظاهر، والإدراك الحسى الباطن.

فنحن فى بداية إدراكتنا للعالم إنما نصادف مجموعات من الأشياء أو الموجودات الجزئية المحددة المتشخصة التى تمثل مكونات هذا العالم. 'ومن خصائص الإدراكات أنها لا بد وأن تكون فى موضوع لأنها لو لم تكن فى موضوع لما كانت كافية' <sup>(١٣)</sup>.

هذه الصورة الحسية الجزئية يمكننا إدراكتها عن طريق الحس وليس العقل. لأن من خصائص العقل أن يدرك الكليات لا الجزئيات. ولا يمكننا أن ندرك مختلف الجزئيات بكل الحواس وإنما لكل عضو موضوعه الخاص به والذى عن طريقه تنتقل إلينا حقائق الأشياء الخارجية ولما كان كل عضو حاس له وظيفة محددة معنية لا يتعداها إلى غيرها كما يقول ابن باجة "وكذلك من الأمور المعترف بها أن لا يحس أى نوع من الحس بأى عضو اتفق فإن الحيوان لا يصر بفمه ولا يذوق بعينيه"<sup>(١٤)</sup>. وجوب أن تكون الإحساسات متعددة، بتعذر آلاتها أو مصادرها وكذلك الحركات المودية إليها كثيرة" ولما كان ليس

كل قوة تحرك كل جسم وكانت الحركات كثيرة كانت الحواس كثيرة معاً  
للحركات (١٥).

ولكن القول بقوى نفسية مختلفة يصدر عن كل قوة منها فعل خاص  
يؤدي وظيفة معينة قد يعتقد منه البعض أن ذلك يؤدي إلى انفصال الوظائف  
النفسية بعضها عن بعض (١٦) ولكن ابن باجة لا يقول بأنفصال الوظائف  
النفسية بل على العكس يثبت بأدلة واضحة وحدة النفس وأنها لا تنقسم  
بانقسام وظائف قواها المختلفة (١٧).

وإذا كنا قد ميزنا في النفس بين قوى تدرك الجزئيات وهي قوى (الحس)  
وقوى تدرك الكليات وهي العقل فإننا نميز في قوى الحس بين قوى خارجية  
وقوى داخلية فقوى الحس الخارجية هي: البصر - السمع - الشم - الطعم -  
اللمس.

أما قوى الحس الداخلية فهي: الحس المشترك - التخيل - الذاكرة:

### قوى الحس الخارجية:

ولتسحدث عن قوى الحس الخارجية مبتدئين بقوة البصر حيث إن ابن  
باجة يتبع أرسطو في ترتيبه لقوى الحس من الأكثر تعقيداً إلى الأبسط.

#### ١- البصر:

عرف ابن باجة قوة البصر بأنها استكمال أول للعين والنفس تسمى  
النفس الباصرة إذا تم فعل الإبصار، وهذا هو اسمها من حيث هي بالكمال  
الأخير (١٨).

ويرى ابن باجة أن المحسوس الأول للبصر هو اللون، ولذلك لا يدركه  
إلا البصر، فالنفس الباصرة هي القوة الموجودة في العين التي تدرك بها اللون  
وهي في الرطوبة الجلدية (١٩).

ولكن اللون لا يمكن إدراكه كما يقول ابن باجة إلا بتوسيط الهواء، ولذلك لو وضع اللون على البصر لما أدركه ولا يمكن للهباء أن يخدم البصر في إدراكه إلا مع الضوء إما لأن الألوان في الظلام بالقيقة ولا وجود لها أو لأن الهباء إنما يقبل الألوان بالبصر الذي تكون فيه<sup>(٢٠)</sup>.

### ولكن كيف يحدث الإبصار؟

يرى ابن باجة أن اللون يحرك الوسط الشفاف، وهذا بدوره يحرك العين فيحدث الإبصار فالعين لا تتفاعل عن اللون أو الضوء مباشرة وإنما تتفاعل عن الوسط وذلك لأننا إذا وضعنا الشيء الملون ملائصاً لعضو البصر فإننا لا نراه إذ أن اللون يحرك الوسط الشفاف "الهواء مثلاً" وهذا الوسط الشفاف المتصل "بين المرئي والعين" يحرك بدوره عضو الحس لكن الهباء بمفرده لا يمكن البصر من الإدراك بل لا بد من وجود الضوء أيضاً وذلك لأن الألوان في الظلام بالحقيقة لا وجود لها. وأن الهباء يقبل الألوان بالبصر الذي تكون فيه، أما القول بأن اللون في الظلام لا وجود له فذلك بين عند تأمل الألوان في الفعل وفي الشمس وفي الحال التي ت تعرض للنبات عند مرور السحاب عليه حاليه بيته وبين الشمس، فإن الوانها تختلف اختلافاً شديداً<sup>(٢١)</sup>.

### ب - السمع:

والقيقة السابعة هي استكمال حاسة السمع وفعليها إدراك الآخر الحادث في الهباء عن تصادم جسمين متقاومين، وهذه الحال هي التي يكون بها لاشيء مسموعاً واحساسها هو سمع، ذلك أن كل الأجسام المتحركة للصوت أما صلبة وإما رطبة فإن كانت صلبة فإذا قرעהها قارع حدث عنها صوت وإن كانت رطبة فإنه لا يحدث عنها صوت إلا إذا كانت حركة القارع إلى المفروض أسرع من انحراف ذلك الرطب فتقاومه فيتحرك ويندفع منه إلى جميع الجهات التي تلى المكان الذي التقى فيه القارع بالمفروض<sup>(٢٢)</sup>.

ولما كان الحس يلحق معنى المحسوس كان المسع يلحق المعنى الكائن في الهواء لأن الهواء هو القابل الأول للصوت أي أنه يلحق الجهة التي منها كان الصوت فكان حدوث الصوت الخارج لا يكفي لسماعه بل لا بد لهذا الصوت من أن ينفذ عبر الهواء إلى الأذن وهذا الصوت يحرك بدوره الهواء الموجود هناك ويحركته تسمع الأذن الصوت وهكذا فالصوت هو الذي يتلقاه الهواء عن الأجسام الرنانة بنقله إلى الأذن كما يقول أرسطرو<sup>(٢٣)</sup>.

#### جـ - الشم:

الشم هو إدراك معنى المشموم وهو قوة مرتبة في الأنف<sup>(٢٤)</sup> فموضوع قوة الشم أو المشموم الأول هو الرائحة التي تبعث عن الأجسام التي يحملها الهواء إلى قوة الشم فإنه لو وضع ذي الرائحة على الأنف لما أحس حتى يستنشق والرائحة قد يتحرك بها الهواء على بعد من المستنشق بقدر لا يحركه هواء النفس<sup>(٢٥)</sup>.

هذه الحاسة كما يقول ابن باجة عليها حجاب لا يفتح فإذا وقع الاستنشاق انتفع ذلك الحجاب فوصل ذو الرائحة إلى الحاسة ولذلك متى أراد الذي يشم غباصاً وجود الرائحة لم يتنفس بفمه بل يتنفس في زمان طويل أو جعل النفس متلبساً وما كان الشم هو إدراك معنى المشموم دون الاستناد إلى الطعام ولذلك لا يدرك الشم إلا بالعرض<sup>(٢٦)</sup>. فكان ابن باجة يذهب إلى أن الشم يميز بين الروائح المختلفة من حيث مقارنتها للطعوم كما أنه يميز بين الروائح من حيث إنها تسبب لذة أو لام وليس يمكنه أن يميز بين جميع الروائح إلا باستخدام الطعام.

لما كان النفع إنما يكون في المختلط من رطوبة ويس فإذا أنسجهن الحرارة نوعاً من النفع حدث عن ذلك في ذلك الجسم المعنى الذي يقال له الطعم، ولذلك كان كل ذي طعم ذو رطوبة ما<sup>(٢٧)</sup>. فهو لـ الطعم الرطوبة. والطعم يحرك رطوبة الفم فيقبلها على نحو ما يقبل الهواء اللون ومحرك الرطوبة حاسة الذوق؟ فالرطوبة هي الأساس ويفتقر إليها الطعم: أولاً في أن يكون موجوداً، وثانياً: في أن يكون محسوساً ولذلك جعلت النعنع لتصنع الرطوبة الطبيعية التي بها يكون الذوق<sup>(٢٨)</sup>.

## هـ - المنس:

يرى ابن باجة أن هذه القوة (الحساسة) شائعة في بدن الإنسان وليس لها عضو مخصوص بنا كما هو الحال في سائر الحواس، بل لها قابل محدود بال النوع في كل حيوان وهو اللحم أو ما يقوم مقامه فيما لا لحم له<sup>(٢٩)</sup>. واللمس أهم الحواس بالنسبة للحيوان لأنه يلعب دوراً رئيسياً في حياته ولولاه لهلك لأنه عن طريق اللمس يحس الحرارة والبرودة والرطوبة والببوسة واللين والصلب وهذا النوع من الحس يحتاج اللحم أكثر مما يحتاج إليه أي حاسة أخرى وذلك أن الإنسان أحسن لسا من سائر الحيوان لأن اللحم فيه كثير وليس له شعر ولا ريش ولا فلوس ولا خزف بل له الجلد<sup>(٣٠)</sup>. والجلد كما نعلم موصل جيد لإحساس اللمس.

ولما كانت قوة اللمس منتشرة في سائر البدن فقد يظن البعض أنها أصناف كثيرة فتكون قوة اللمس أصنافاً كثيرة ولكن ابن باجة يرى أنها قوة واحدة لها مهام كبيرة منها كما ذكرنا إدراك الحرار والبارد، الرطب والجاف، واللين والصلب.. إلخ. فقوه اللمس إذن متميزة عن سائر قوى الحس من

حيث إنها تشمل التضادات الكثيرة بعكس القوى الأخرى التي تحس متضاداً واحداً كالبصر فإنه يدرك البياض والسوداء أما السمع فيدرك الحاد والشقيق والنذق الحلو والمر. ولذلك يقول "ابن سينا" أن هذه الحاسة تشبه أن تكون عند قوم لا نوعاً قائمًا بذاته أي حاسة خامسة بل حسًا لقوى أربع إلا أن اجتماعها في آلة واحدة يوهم تأحدتها في الذات<sup>(٣١)</sup>.

أما كيف يتم إدراك الملموسات فذلك عن طريق انفعال عضو اللمس عن الملمosas الخارجية وهذا الانفعال لا يتم إلا إذا اختلف الملموس عن اللامس من حيث الكيف.

هذه هي قوى الحس الخارجية ويرى ابن باجة أنه لا توجد حاسة أخرى بعد حاسة اللمس لأنه أن وجدت حاسة أخرى فسيكون لها محسوس خاص وذلك المحسوس يجب ضرورة أن يكون محركاً جسمانياً ولا محرك جسماني إلا هذه الخمس<sup>(٣٢)</sup>.

ولما كانت وظيفة الحس الظاهر كما ذكرنا هي وظيفة انفعالية حيث يقبل الحس صورة المحسوس وينفعل عنها إلا أن هذا الانفعال ليس انفعالاً ماديًّا أو لا تطبع فيه مادة الشيء في الحواس لأنه لو حدث ذلك لما انفعلت الحاسة عن غير هذه الصورة فلو لم يكن هناك علاقة فعلية وانفعالية بين المحسوس وعضو الحس لما تنبهت الحواس إلى وجود شيء خارج عنها<sup>(٣٣)</sup>.

فضلاً عن هذا فإن ابن باجة قد ذهب إلى ما ذهب إليه أرسطو وغيره من فلاسفة المسلمين كالفارابي وابن سينا من قبل من أن هذه الحواس الخمس تدرك مدركاتها عن طريق "وسط" يقول ابن باجة " وقد يتشكل على حاسة اللمس منها أن كل حاسة فإنها متحركة عن المحسوس . . . والمحرك منه قريب ومنه بعيد ومنه بالذات ومنه بالعرض ، والبعيد الذي هو المحسوس والتقارب

الذى هو الخادم كالهواء للبصر والسمع والشم. والرطوبة للذوق فقد ينبع أن  
نطلب هنا مثل ذلك<sup>(٣٤)</sup>.

ويشير إلى ضرورة وجود الوسط في حاسة اللمس فيقول "واللمس قد يكون يتوسط أكثر من واسط وإن كان غير طبيعى كما يعرض ذلك إذا غشى عينيه فإنه قد يدرك الصلب واللين والحار والبارد وكما يحس بتوسط العكار مثلاً غير أنه وإن كان يحس بذلك فلسنا نحس بكل أنواع الملموس فإنما لا نحس بتوسط العكار لا الحار ولا البارد بل إنما نحس الصلب واللين وتلمس الحار والبارد عندما يغشى الجلد"<sup>(٣٥)</sup>.

وابن باجة يؤكّد هنا أننا ندرك جميع الملموسات بغضّه دون أن نشرع بتوسطه "ونلمس الحار والبارد عندما يغشى الجلد وليس إنما يكون الفساد يخدم بل ينفع من ذلك ويكون هو المحسوس أولاً"<sup>(٣٦)</sup>.

ومع تأكيد ابن باجة لضرورة وجود الوسط حتى يتم فعل الإدراك إذ بدون الوسط لا يمكن أن يحدث الاتصال بين المحسوسات الخارجية وبين الحواس، وبدون هذا الاتصال لا تتفعل الحواس ولا يحدث الإحساس فإنه يؤكّد ضرورة أخرى وهي أن الحس ليس إدراكاً على الدوام فهو قد يكون حسّا بالقوة وقد يكن حسّا بالفعل فحينما يكون الحيوان نائماً أو مغلقاً عينيه فإن ذلك يعد حسّا بالقوة أما إذا كان المدرك في حالة انتباه إلى شيء من الأشياء فيكون حسّا بالفعل وهذا يؤكّد أهمية الانتباه في عملية الإدراك الحسي.

ولكن ما بالقوة لا يظل بالقوة وإنما يحتاج إلى المحرّك الذي ينقله من القوة إلى الفعل كما ذكرنا سابقاً وهذا يعني أن الحس الذي بالقوة سواء كانت بعيدة كفحة الجنين على الحس أو قريبة كحاسة الشم السليمة عندما لا يكون هناك مشموم يشم أو كحال البصر السليم عندما يوجد في الظلمة يمكن أن يتحول إلى حس بالفعل فالجنين لا يلبت أن ينمو وأن يخرج إلى النور ويحس

تدريجياً بسائر المؤثرات الخارجية. وكذلك الحاسة السليمة لا تثبت أن تشم أو تبصر عندما يحضر الموضوع الذي يشيرها<sup>(٣٧)</sup>.

### الحس والهيبولى:

فإذا كان الحس في فترة من الفترات يكون بالقوة فإن الحاسة هي الأخرى وفي هذه الحالة تكون أشبه بالهيبولى لأن الحاسة لها دائمًا قوة الحس والقوة دائمًا الهيبولى.

أما الهيبولى التي تكون فيها قوة الحس فهي الهيبولى الآلى المشتركة الكائنة الفاسدة التي من خصائصها أنها تقبل صورة بعد خلع صورة وقد تكون الصورة الجديدة نقىض الصورة القديمة هذه الصورة المستضادة التي تطرأ على الهيبولى يمكن أن تصبح أعراضًا في أجسام طبيعية حينما تخسها هذه الأجسام إذ أن جميع المحسوسات ما هي إلى أعراض في أجسام هيلولانية بحيث يمكن للأجسام الطبيعية انتزاع صورها بطريق التجريد لكنها عندما تصبح صوراً في أجسام طبيعية بعد أن تكون هذه الأجسام قد أحستها فإنها لا يمكن أن تتزع منها أي صورة<sup>(٣٨)</sup>.

وما يؤكد أن الصور المحسوسة لا تتزع بطريق التجريد أن الحس يعد مرتبة من مراتب الصور الروحانية والصور الروحانية لا تشجرد من الأجسام لأنها إن تجردت فسيؤدي ذلك إلى محالات كما يقول ابن باجة " ولو وجدت (أى الصور الروحانية) مفارقة للزم أحد أمرين . أما أن تكون أجساماً ولذلك تتصل بالأجسام وكونها أجساماً محال وأيضاً لو كانت موجودة مفارقة للزم من ذلك أيضاً محالات كثيرة وهو وجود أشخاص الأعراض مفارقة لأن هذه الأعراض هي التي تحرك، فيلزم ما يلزم، وهو وجود الأشخاص قبل وجودها"<sup>(٣٩)</sup>.

وهذا يؤكد لنا أن الحس بما أنه مرتبة من مراتب الصور الروحانية فإن استحالة وجود الصور الروحانية مفارقة للأجسام أو في أجسام يُؤدى إلى القول بأن الصور المحسوسة ليست في أجسام وليس مفارقة للأجسام فهو لا بد وأن تكون في الهيولي، والهيولي هي الحاسة هنا.

### الفرق بين هيولي الجسم وهيولي النفس:

إذا كنا قد أثبتنا أن المحسوسة ليست في أجسام وليس مفارقة بل هي في الهيولي بحيث تكون الهيولي في هذه الحالة هي الحاسة، فهل معنى ذلك أن هيولي قوة الجسم هي نفسها هيولي القوة النفسية؟؟

في الواقع لا... فهناك فروق جوهرية بين الهيوليين ودهم أن ابن باجة يقول "إن قولنا هيولي في القوة النفسانية وفي قوى الجسم باشتراك"<sup>(٤٠)</sup> غير أن هذا الاشتراك لا يعني أنه ليس ثمة فروق بينهما ويمكننا أن نشهد بما قاله ابن باجة "... فإن هيولي وجودها في الأجسام على أنها تتشكل بتلك الصورة، وبصيران شيئاً واحداً يستفعل الفعل الذي في طباع ذلك الموجود أن يفعله... . وقولنا هنا هيولي إنما يعني به قبول المعنى وهو الذي يكون به الجسم الذي له مثل هذه القوة حساساً فإن القوة الهيولانية والقوة التي هي نفس كلاهما يقبلان اللون، واللون في الهيولي هو صورة وصورة الهيولي شيء واحد لا وجود لذلك اللون مفعلاً أصلاً واللون في القوة الحاسة موجود بما يخصه قد فارق هيولاه، وصار شيئاً إليه"<sup>(٤١)</sup>.

ولا شك أن هذا النص يشير صراحة إلى اختلاف هيولي الجسم عن هيولي النفس فإذا كانت الهيولي في الجسم هي الاستعداد لقبول الصورة دون أن يكون هناك انفصال بين الهيولي والصورة فإن الهيولي في النفس هي استعدادها لقبول معنى الأثر الذي يتركه المحسوس في الحس وهذا المعنى ما هو إلا إشارة إلى الشيء الخارجي الذي أدى إلى الإحساس بعد أن فارق

هيولاه ومن هنا يتضح لنا فارق آخر بينهما. فإذا كانت الهيولى في الجسم لا تقبل المتضادين في موضوع واحد وقت واحد. فإذا كان الهيولى في النفس تقبلهما يقول ابن باجة<sup>(٤٢)</sup> ولذلك لم يمكن أن تقبل الهيولى المتضادين كالبياض والسود المتغيرين. فإنها لو قبلتهما لكانا فيها متغيرين. ولا تغيير بينهما أصلاً وهم متفايران ذاتاً فإنهما صورتان في ذات أحدهما. وكلتاها مغایرة أحدهما للأخر فلذلك فلا يمكن وجودهما إلا إلى نحوين، إما في موضوعين فإن ذلك ممكن وإما إن كانا في موضوع واحد ففي وقتين من غير أن يجتمعوا معًا في موضوع واحد ولما كانوا في القوة الحسية موجودين مفارقين، لم يتمتع وجودهما معًا، وإنما يستحيل وجودهما في موضوع واحد معًا<sup>(٤٣)</sup>.

وهنا يتضح لنا فارقاً آخر بين الهيوليين، من حيث قبول المتضادين وهو فارق جوهرى بين الصورة والمعنى، فالأسود والأبيض لا يمكن أن يجتمعوا معًا في هيولى جسم من الأجسام لأن بينهما تضاداً ذاتياً يمنع وجودهما معًا في حين أن هيولى النفس يمكنها أن تقبل المتضادين وتجعلهما تحت جنس واحد هو اللون.

لكن هذا القول لا يمنع وجود حالة وسطى بين الصورة الهيولانية وبين المعنى النفسي ولكن هذه الحالة مقتصرة على اللون الخاص بحسنة البصر حيث نجد الهواء يقارب المعنى في تقبله للمتضادين بنحو متوسط<sup>(٤٤)</sup>.

وأخيراً فإننا نجد أن الفارق الجوهرى بينهما يكمن في قابلية الانفراد عن المادة بالإضافة إلى المعنين وعدم قابلية انفراده عن المادة بالإضافة إلى الصورة يقول ابن باجة<sup>(٤٥)</sup> إن الصورة تصير مع الهيولى شيئاً واحداً ولا يكون هناك مغایرة، ومعنى المدرك هو صورة منفردة عن المادة، فالمعنى هو الصورة المنفردة عن المادة<sup>(٤٦)</sup>.

لكن قبول النفس معنى ما لا يعني أن النفس تكون منفعلة في هذا القبول بل هي فاعلة تنقل ما بالقوة إلى الفعل لأن النفس ذاتها هي معنى بالقوة، لا يثبت أن يصبح معنى بالفعل "فقبول قوة النفس معنى يجب أن يكون قبولاً له وهو معنى فالقابل هو معنى ما بالقوة وكذلك ليس إدراك النفس افعالاً بوجهه<sup>(٤٥)</sup>.

وهذا يدل دلالة واضحة على أن الحركة الفاعلة التي ينتقل فيها المعنى من القوة إلى الفعل في إدراك النفس تتم دون أن يكون هذا المعنى شيئاً يأتى من خارج النفس بل أن حركة الإدراك شبيهة بحركة التكون خاصة فيما يضربه لنا ابن باجة من أمثلة ليوضح بها فكرته ومنها مثال "الحر وحالتي وجوده ناقصاً في الجسم وفي النفس فيقول "إن الحر بالقوية إذا صار بالفعل فلم يقبل معنى الكائن في المحرك وإنما قبل حرًآ آخر فصار حارًآ آخر شبيهاً بالأول وال نسبة بين الحر الموجود أحدهما إلى الآخر بوجه وإنما النسبة التي بينهما هي أن صورتهما إذا تجردت كانت واحدة بالعدد والمغايرة التي بين صوريهما الشخصية إن جاز أن يقال لشخص الحر صورة فإنه لا تغایر بينهما وبين الهيولي عندما يكون شخصاً . ولذلك حر أحدهما ليس معنى (حر) أن يكون مع الهيولي فيكون شخص (الحر) يعني في النفس<sup>(٤٦)</sup> .

وهو يعني هنا أن الحر بما هو معنى فهو يوجد في النفس وأما بما هو شخص فهو يوجد في الهيولي وإذا كان الإحساس إشارة فإنه ليس شيئاً آخر سوى المعنى المشار به إلى المحسوس أي أن الحر الذي في النفس هو إشارة إلى الحر الذي في الهيولي .

هذا الاختلاف بين عالم الأجسام الهيولانية وعالم القوة النفسية لا يعني أن هناك انفصالاً بين العالمين بل إنهم متصلان "متلاحمان بحيث يكون أحدهما ضمناً لوجود الآخر ولهذا يقول ابن باجة "ولما كان معنى الشيء هو

الشيء وكان معنى الشيء هو ما وجوده بالفعل. ولذلك إذا حصل عندنا معنى شخص ما، كان عندنا أن ذلك الشخص قد أدركناه بتلك القوى التي هي لنا. وبذلك يكون الإدراك الحسي هو إدراك شيء من الأشياء وحصول المعنى دليل على وجود الشيء الذي هو معنى له<sup>(٤٧)</sup>.

معنى ذلك أن الإحساس ليس تقبلاً صرفاً أي أن النفس في حالة الإدراك الحسي ليست سلبية بل هي إيجابية بمعنى أن النفس في حالة الإدراك الحسي تقوم بفعل الإدراك وهذا الفعل شيء زائد على انتطاع صورة المحسوس في النفس فحينما يتصل الإحساس بموضوع الحس أو المحسوس يتنتقل الإحساس من حالة القوة إلى حالة الفعل كما ذكرنا. وهنا أيضاً يتنتقل الإحساس من حالة المدرك الحسي على اعتبار أن الإحساس والمدرك الحسي شيء واحد أعني أن إدراك الصوت والصورة شيء واحد وهذا هو معنى قول ابن باجة "ولما كان معنى الشيء هو الشيء..." ومعنى قوله أيضاً كما ستحدث عنه بالتفصيل في الإدراك العقلي "أن العقل بالفعل هو المعقول بالفعل".<sup>(٤٨)</sup>

وإذا كان المحسوس له حركة إلى الهيولي التي تحسه (الماسة) فإن له أيضاً حركة مضاده لهذه الحركة فهو يتحرك إلى الهيولي التي هي من نوع ميلاه (هيولي الجسم) أيضاً<sup>(٤٩)</sup> وهو بالحركة الأولى يتنهى إلى الإدراك وبالحركة الثانية يتنهى إلى التكoon فكان هناك توازياً بين حركة الفكر وبين حركة الوجود.

#### طبيعة الإحساسات والإدراكات<sup>(٥٠)</sup>,

يرى ابن باجة أن الإحساسات والإدراكات لا بد وأن تكون حادثة لأنها إن لم تكون حادثة فهي أزلية وإن كانت أزلية لزم من ذلك عدة حالات. منها أن يكون "زيد" قبل "زيد" وهذا الحال قبل هذا الحال، ولزم أيضاً أن

تكون متحركة في المكان إلى غير ذلك من الحالات اللازمية يقول ابن باجة بقصد كل من الإحساسات والإدراكات، "فيبين أن الإحساس حادث، وكل حادث فهو بالقوة قبل أن يحدث" <sup>(٥١)</sup> ويقول "وظاهر أن الإدراكات الحاصلة من الموجودات الهيولانية حادثة" <sup>(٥٢)</sup>.

ييد أن كل حادث فهو عما يوجده قبل أن يوجد والإمكان والقوة متلازمان كما مر بنا ولذلك لا بد للقوة من أن تكون في هيولاها بالضرورة وأن تكون الهيولي مستعدة لتقابل الوجود وهذا يعني أنه بما أن الإحساسات والإدراكات حادثة فلابد وأن تكون موجودة بالقوة في الحاسة قبل أن تصبح إحساسات وإدراكات بالفعل. وهنا لا بد لنا من أن نستبعد معنى الجسمانية ونبقي معنى الروحانية، إذ أن الهيولي وهي الحاسة لا ت慈悲 مع الإحساس والإدراك جسمًا فالجسم إنما يكون متى كانت الصورة غير مغايرة أصلًا أي متى كانت موجودة غير مجردة <sup>(٥٣)</sup>.

ويربط ابن باجة بين كون الإحساسات والإدراكات حادثة وبين ضرورة وجودها في الهيولي فيقول إنه لا بد لها من أن تكون في موضوع لأنها إن لم تكون في موضوع لما كانت موجودة أصلًا وبالتالي لم تكن حادثة فالموضوع ضروري لكونها ولا يمكن أن تكون من دونه بل إنها والموضوع شيء واحد كما ذكرنا وهذا التوحيد بين الإحساسات والموضوع هو الذي يعطي الإدراك أو الإحساس صفة التشخيص <sup>(٥٤)</sup>.

## ٢ - قوى الحس الداخلية (الباطن):

لما كانت الحواس الخارجية تنقل لنا صوراً وانطباعات عن العالم الخارجي متاثرة متفرقة لا معنى لها ولا قيمة. انتهى الأمر وجود قوة تجمعها وتربتها وتصنفها وتميزها.

فإذا كانت هذه الحواس قد أحسست العالم الخارجي إلا أنها لم تدركه ولم تستطع أن تحكم على هذه المدركات إذ كيف يتمنى لنا أن نحكم على مجموعة من المدركات الجزئية أدركت بمجموعة من الحواس بحيث كانت كل حاسة تدرك محسوسها الخاص بها؟ لا بد إذن من القول بأن ثمة قوة أخرى تكون من شأنها القيام بهذه الوظيفة.

ثم كيف لنا أن نفترس وجود صور المحسوسات عندنا بعد غيابها عن الحس الظاهر بحيث إننا نراها كما لو كانت موجودة أمامنا بالفعل أقول كيف تعرض صور الموجودات الخارجية لذهننا دون أن تكون هذه الموجودات موجودة بالفعل في الخارج؟ لا شك أن هذا القول يقتضي وجود قوة أو قوى تستطيع أن تستحضر صور المرئي بعد غياب المحسوس وهي قوى نفس الوقت متميزة عن مجموعة الحواس التي نقلت إليها الوجود الخارجي شكلاً وموضوعاً هذه القوى من شأنها أن تجمع وتحفظ وتخليل وتركب من شأنها أن تجمع بين المدركات لتتميز بينها وتحكم عليها، قوة عن طريقها يمكننا أن نسترجع بذاكرتنا ما شاهدناه وسمعناه وتبرر لنا وجود عالمنا الخيالي.

هذه القوى هي قوى الحس الباطن أو درجة المعرفة الثانية. وتتضمن هذه القوى: - الحس المشترك - الخيال - ابن باجة يفيض في شرح قوة الحس المشترك. وينذكر (التذكر) ضمناً في قوة الخيال.

وإذا كان ابن باجة يقول بثلاث حواس باطنية فقط متابعاً في ذلك أرسطوفيانا محمد ابن سينا مثلاً يضيف إلى القوى العارفة: المصورة، والوهم<sup>(٥٥)</sup>

ويقول إخوان الصفا بخمس حواس روحانية، وهي: التخييلة - المفكرة -  
الحافظة - الناطقة - الصانعة<sup>(٥٦)</sup>.

#### أ- الحس المشترك

إذا كنا قد أثبتنا سابقاً أن كل حاسة من الحواس لها وظيفة معينة لا تتعادها إلى سواها وإذا كانت الحواس متخصصة إلى هذا الحد وجب أن تكون الإحساسات متعددة والحركات المؤدية إليها كثيرة<sup>\*</sup> ولما كان ليس كل قوة محرك كل جسم، وكانت الحركات كثيرة، كانت الحواس كثيرة معادلة للحركات<sup>(٥٧)</sup>.

إلا أن هذه الإحساسات المختلفة لا تظل منفصلة فيما بينها في عملية الإدراك بل يتطلب إدراك المعنى أن تجتمع هذه الإحساسات المختلفة. ذلك أن الحركة التي يحرك بها الحس أنها تهدف إلى هذا المعنى وهذا ما جعل ابن باجة يقول: "لَا كَانَ التَّحْرِيكُ الَّذِي بِهِ الْحَسُ إِنَّمَا هُوَ مِنْ أَجْلِ الْمَعْنَى وَالْمَعْنَى قَوْمَهُ مِنْ أَشْيَاءِ كَثِيرَةٍ، لِذَلِكَ لَزِمٌ ضُرُورَةً أَنْ تَرْتَسِمَ فِي الْحَسِ تِلْكَ الْمَعْنَى غَيْرُ مَنْفَصِلَةٍ بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ"<sup>(٥٨)</sup>.

معنى ذلك أن القوى (قوى الإدراك) إذا كانت كثيرة ومتعددة فيما بينها من الناحية الوظيفية فإن المدركات تبعاً لذلك لن تكون كلها على حد سواء بل نستطيع أن نميز فيها بين مدركات خاصة أدركت بفضل قوى خاصة وهي التي ندركها بحساً واحداً فقط ومدركات مشتركة وهي التي تشارك في إدراكتها حواس مختلفة بقدر جوانبها المدركة. وإذا كان المعنى قوامه من أشياء كثيرة، كان لا بد لهذه المدركات المشتركة من أن تكون معان غير منفصلة بعضها عن بعض. لكن هذا المعنى قد تلحقه بالعرض أشياء أخرى غير المدركات المشتركة التي يتالف منها، وهي محسوسة بالعرض كلون الصحيفة اليضاء الذي أدركه

وأنا أكتب السطور فإن اللون يقترن باللدرك "أو الذي يكتب" وهذا يعني أنني أدركه بالعرض<sup>(٥٩)</sup>.

وإذا كان لا بد لكل محسوس خاص من حاسة تدركه فإن كل حاسة من هذه الحواس لا يمكنها التمييز بين محسوساتها وبين محسوسات الحواس الأخرى. ومن هنا كان لا بد للمحسوسات المشتركة من أن تدرك بالحس المشترك لأن الحاسة الواحدة لا تتفاعل بها أى لما كانت هناك موضوعات للإحساس تدرك باشتراك الحواس، فاقتضي ذلك وجود ما يسمى بالحس المشترك والأمر فيه كما يقول ابن سينا "فإنه لو لم تكن قوة واحدة تدرك اللون واللمس لما كان لنا أن نميز بينهما"<sup>(٦٠)</sup> وهذا يقتضي بالطبع أن نميز بين الحاس والحس المشترك فهل يعتبر الحس المشترك بمثابة حاسة سادسة مكملة للحواس الخارجية كما يقول ابن باجة أم أنه طبيعة مشتركة بين الحواس الخمس كما يقول أرسطو<sup>٤٤</sup>؟

#### الفرق بين الحاسة والحس المشترك

١ - يرى ابن باجة أن الإحساس قوة لها حالتان إما أنها تتلبس حاسة من الحواس، وإما أنها لا تتلبسها فإذا تلبستها كان الإحساس مجاناً للحاسة التي تلبسها فإن كانت العين مثلاً كان الإحساس أبصاراً، وإن كانت الأذن كان الإحساس سمعاً.

وأما في حالة انفراط القوة عن الحاسة فإن هذه القوة تصبح حساً مشتركاً غير متلبس بحاسة من الحواس ولا مفعول بها وإنما حصل بقوة عند حصول المعنى وهذا يعني أن المحسوسات المشتركة إنما هي لتلك القوة لا لأنها مقترنة بالحاسة بل من أجل أنها بالفعل، إذ لا يمكن لهذه القوة بحال من الأحوال، أن تكون خالية من المحسوسات على وجه الإجمال، لأنها موجودة في جسم وليس لها أن تفارق الجسم<sup>(٦١)</sup>.

٢ - وهذا يعني أنه إذا كان حضور المحسوس الخارجي عند عضو الحس (الخارجي) أمر ضروري لحدوث الإحساس الظاهر فإن الأمر بخلاف ذلك الحس الباطن لأننا نتخيل صور المحسوسات ونتذكرها في غياب المحسوسات ويلدون وجود أي مؤثر خارجي ويبدو ذلك واضحاً من رؤيتنا للأحلام أثناء النوم حيث تكون الحواس الظاهرة معطلة والتخيل نشطاً.

وكما يحدث أيضًا لبعض المرضى خاصة "المبرسمين" وكما يقول ابن باجة فإن من يصاب بهذا المرض فهو لا يفرق بين مشاهدة صور يدركها بحواسه الظاهرة وبين مشاهدة صور يشاهدها في الرؤيا أو عند الابتلاء بالرسم (٦٢).

٣ - وإذا كان من شروط الإحساس الظاهر حدوث اتفاق بين المحسوسات وقوى الحس فإن الحواس الباطنية لا تتفعل مباشرة عن المحسوسات الخارجية وإنما تحصل بقوة عند حصول المعنى يقول ابن بلجة "ما لم ينفع عن الحاسة. وإنما حصل بقوة عند حصول المعنى" (٦٣).

٤ - وإذا كان الإدراك الحسى الظاهر لا يتم إلا إذا كان هناك وسطاً بين المحسوسات الخارجية وبين أعضاء الحس الظاهرة ينتقل خلالها التأثير من المحسوس إلى عضو الحس فإنه في الحواس الباطنة لا لزوم لهذه الأوساط لأنها لا تدرك موضوعها عن بعد مثل السمع والبصر والشم . . إن الخ ولا شك أن هذه الفروق بين الحواس الظاهرة، والحس المشترك كثيرة من قوى الحواس الباطنة يتهمي بنا إلى القول بأن جميع الحواس ليست في الحقيقة إلا قوى مختلفة لحاس واحد هو الأول فيما بينهما وهو الذي تطلق عليه اسم الحس

المشترك ومعنى ذلك أن الحس المشترك واحد بالموضوع كثير بالقول .  
ولا فرق إذن بين أن نجعله حاسة سادسة كما يقول ابن باجة أو  
طبيعة مشتركة بين الحواس الخمس كما يقول أرسطو بل إن ابن  
باجة يذهب أكثر من ذلك إلى اعتبار أنه غاية الحواس  
جميعها<sup>(٦٤)</sup> .

#### وظيفة الحس المشترك :

للحس المشترك وظيفتان : أحدهما إدراك جميع جوانب المحسوس ،  
والثانية : استبقاء آثاره بعد ذهابه .

#### ١ - إدراك جوانب المحسوس :

إذا كنا قد أثبتنا أن المحسوسات تنتقل إلى النفس بواسطة أعضاء الحس  
الظاهرة فإن هذه المحسوسات لم تحس ولم تدرك إدراكيًا حقيقيًا ولم يميز فيها  
بين الملموس والمذوق والشمسم والمسموع والبصر فإذا ما قام الحس المشترك  
ب مباشرة مهامه الوظيفية في الإدراك فإنه يدرك كل جانب من جوانب الشيء  
الدرك ويجمع هذه الإدراكات المختلفة في معنى واحد أى أنه يتبع من الأشياء  
المحسوسة صورتها من غير أن يجردها من علاقتها بالمادة ويجمع المحسوسات  
المختلفة ويقارن بعضها ببعض . ويميزها بعضها عن بعض ويضرب لنا ابن  
باجة مثلاً على ذلك بالتفاحة فهو يقول : إننا ندرك طعم التفاحة بحاسة الذوق  
ورائحتها بحاسة الشم ولو أنها بحاسة البصر ، وحرارتها أو برودتها بحاسة  
اللمس ولا نكتفى بذلك بل نحكم أن اللون غير الطعم . والطعم غير  
الرائحة . إلخ . ومعنى هذا أن هناك قوة مشتركة تقارن بين تغير اللون  
والطعم ، وبين تغير الرائحة والحرارة . إن هذه القوة هي الحس المشترك<sup>(٦٥)</sup> .

## ٢ - استبقاء آثار المحسوس:

ولا تقتصر وظيفة الحسن المشترك على إدراك جوانب المحسوس فقط وإنما تتعده إلى استبقاء آثار المحسوسات بعد غيابها عن الحواس فمن شأن هذه القوة الاستمساك بآثار المحسوسات فيها، فإذا اتفق أن عرض محسوس من المحسوسات لأحدى الحواس، وأثر فيها ثم غاب عنها كان عمل الحسن المشترك أن يدرك هذا الأثر فكان الحسن المشترك هو غاية الحواس الظاهرة كما ذكرنا<sup>(٦٦)</sup>.

وإذا كان ابن باجة قد جعل من مهام الحسن المشترك القيام بوظيفتين هما الإدراك - والاستبقاء فإن ابن سينا يجعل مهمة "الحسن المشترك" في إدراك المحسوسات فقط أما القوة التي تحفظ ما يدركه الحسن المشترك فهي المضورة فمن شأن هذه القوة أن تحفظ صور المحسوسات التي يدركها الحسن المشترك وترتبطها فيما بعد غيبة المحسوسات<sup>(٦٧)</sup>. وهي كما نشاهد تتفق مع الوظيفة الثانية التي نسبها ابن باجة للحسن المشترك وإذا كان ابن باجة لم يفصح عن وظيفة المضورة إلا أنه يذكرها ضمناً في ثانياً مؤلفاته يقول "... فاما ما كان منها صادقاً (يقصد الصور الروحانية) ولم يمر بالحسن المشترك فقد مر بالحسن المشترك ما يقوم مقامه وهو اسمه أو ما يدل عليه. ومر بالمضورة واستقر في الذكر<sup>(٦٨)</sup>.

### ب- التخييل:

يهتم ابن باجة قبل أن يفصل القول في القوة الثانية من قوى الإدراك الباطن وهي (التخييل) أن يحدد ما ليس من قوى التخييل أصلاً حتى يمكنه أن يحد قوة التخييل بطريقة موضوعية فهو يعرض الظن، والإحساس والحسن المشترك مقارنة بينهم وبين التخييل حتى يصل إلى تعريف التخييل في حد ذاته

والملاحظ أن ابن باجة قد اهتم بتوضيح العلاقة بين التخيل وبني الإحساس والحس المشترك كما اهتم بتوضيح الطبيعة الخاصة بوظيفة التخيل.

ولقد اهتم ابن باجة بتحديد قوة التخيل لأنه رأى أن الناظرين حينما نظروا في قوة التخيل اضطربت بهم سبل النظر فعنهم من رأها ظناً ومنهم من رأها غير هذا وذلك وأعتقد أنها مركبة من ظن وحس إلا أن هذه الاعتقادات كلها باطلة لأن قوة التخيل ليست قوة من هذه القوى ولا هي مركبة منها<sup>(٦٩)</sup>.

#### أ - التخيل ليس ظناً:

إن قوة التخيل لا يمكن أن تكون ظناً لأن حقيقتها مخالفة لحقيقة الظن مخالفة جوهرية. في بينما نجد الظن مصحوباً دائمًا بالاعتقاد بأنه صادق عند من يظنه نجد أن التخيل ليس مصحوباً بالاعتقاد بأنه صادق لدى من يتخيله. فالإنسان يمكنه أن يتخيل أن للفرس قرنيين، ولكن لا يستطيع أن يظن ذلك بوجه من الوجه إلا إذا كان لا يعرف الفرس يقول ابن باجة "أما الظن مقامه أن يصدق عند من يظنه، ومن التخيل عند من هو له لا يمكن أن يصدق مثل أن يتخيل أن هذا الفرس ذو قرنيين وهذا ما لا يظن ولا يمكن وجوده" <sup>(٧٠)</sup> عند.

#### ب - التخيل ليس حسًّا:

ومن ناحية أخرى فإننا نجد أن التخيل يختلف أيضًا عن الحس اختلافاً جوهريًا في بينما نجد أن الموضوع المدرك أو المحسوس لا بد وأن يكون موجوداً حاضراً بالنسبة إلى من يدركه أو يحسه، نجد أن التخيل لا بد وأن يكون غائباً غير موجود بالنسبة لمن يتخيله، قد يتخيل ما قد تلف، وما لا يمكن أن يحسه<sup>(٧١)</sup>.

فإذا كان التخيل ليس هو الظن كما أنه ليس هو الحس ولا مركب منها  
فهل يكون التخيل هو الحس المشترك؟

#### جـ - التخيل ليس حسًا مشتركاً:

يرى ابن باجة أن التخيل ليس حسًا مشتركًا وذلك لأن الحس المشترك يختلف عن التخيل من الناحية الوظيفية. فإذا كان الحس المشترك يعمل على إدراك جميع جوانب المحسوس ثم استبقاء آثاره فيه. فإن الوظيفة الأساسية للتخيل هي استحضار صورة المحسوس أمام التخيل رغم عدم وجود هذا الموضوع المحسوس أو غيابه. فكان وظيفة الحس المشترك استبقاء بينما وظيفة التخيل استحضار وبالصور الروحانية الحاصلة في القوى المتخيلة، وهي الخيالات، (بها) نطلب الأجرام الغائبة عنها<sup>(٧٢)</sup>.

#### تحديد قوة التخيل:

يضع ابن باجة قوة التخيل في مرتبة وسطى بين الحس من جهة والنطق من جهة أخرى "... منها الحس ثم التخيل ثم النطق وهو أصلها" أما لماذا يضع ابن باجة قوة التخيل في مرتبة وسطى ذلك لأنه لا يمكن أن تتخيل مالم يحس. فتحن لا نستطيع أن تخيل اللون ما لم تكون قد أبصرناه من قبل ومن هنا كان من المستحيل على الأعمى الذي لم يصر أن يتخيّل اللون فالحس يتقدّم بالطبع التخيل "و التخييلة تقدم عليها الحاسة فإنها تخدمها بتقديم المواد إليها ولها يوصف التخيل والحس بأنهما نوعان من إدراك النفس والفرق بينهما ظاهر فالحس خاص والتخييل عام"<sup>(٧٤)</sup>.

ولا تتغير كل مرتبة من هذه المراتب الخاصة بالإدراك منفصلة عن المرتبة اللاحقة لها بل إن ابن باجة يعتبر أن فعل الإدراك لن يتم إلا إذا كان هناك ترابط بين هذه المراحل الثلاث ولذلك نجد أنه يقول أن كل مرتبة هيولى للمرتبة

التي تأتى بعدها فكما أن الحس ، والحس المشترك هيولى للمتخيلة ، والتخييل صورة لهما . فإن التخييل يعد هيولى للقوة الناطقة التي هي بدورها صورة له (٧٥) .

وقد عرف ابن باجة قوة التخييل بأنها "استكمال لجسم الآلى التخييل" (٧٦) لكن هذا الاستكمال لا يمكن أن يتحقق أى لا يمكن تخيل شيء من الأشياء ما لم يسبق الإحساس به" .

فالقدرة التخيلية إذن هي القوة الباطنة التي تستعيد بها إحساسنا الماضية أو هي القدرة التي تستعيد بها صور المحسوسات التي تدركها الحواس الظاهرة .

ومن هنا نجد ابن باجة يعتبر التخييل حركة ناجمة عن الإحساس بالفعل كما اعتبر ذلك أرسطو من قبل فهو يعتبر أن التغير من الحس إلى التخييل ليس تغيراً يطرأ على المحسوس وإنما هو تغير يطرأ على الحاس ولما كان الحاس جسماً صورته القدرة الحاسة بالضرورة وكان هذا الجسم قابلاً للانفعال تحت تأثير المحسوسات . كان لا بد للمحسوس من أن يترك آثاره في هذا الجسم المنفعل بعد غيابه على أن يستبقى "الحاس" هذه الآثار بعد غياب محسوساتها (٧٧) .

فإذا كنا قد ذكرنا أن الحس المشترك هو القدرة التي تستبقى فلا شك أن القدرة التي تستحضر هذه الآثار (المعنى) هي الخيال ، ومن هنا كانت قوة التخييل صورة للحس المشترك وليس معنى صورة ، أنها صورة ملادة أو جسم هي ذاتها بل أن ابن باجة يطلق كلمة صورة مجازاً وعلى نحو من اشتراك الإسم فهي واسطة بين النفس وبين القوى التي ليست بنفسها يأخذ كل واحد منها بقطط (٧٨) ولم يعتبرها ابن باجة صورة فحسب ولكنه جعلها كالغاية بالنسبة إليه (٧٩) .

وإذا كان للحس المشترك قوة على قبول صور المحسوس، والتمسك بهذه الصورة، فإن هذه القوة يمكن أن تصبح بالفعل تحت تأثير القوة التخيلية وعندئذ يعرض للكثيرين أن يروا في يقظتهم أشخاصاً من غير أن يكون هؤلاء الأشخاص حاضرين أمامهم. أما كيف يحدث ذلك؟ فهو أن الحس المشترك قد يقوى في بعض الأحيان التي يضعف فيها مزاج الحاسة فإذا حدث ذلك انفعلت الحاسة بتأثير الحس المشترك وقبلت الآخر الذي يأتيها من الحس المشترك وعندئذ يتحرك الهواء الملائم للحاسة والمتشر حولها ويقبل الآخر الذي يصير كالشبع ولكن هذا الهواء لا يكفي عن الحركة بمجرد تحريره وصيروته شبحاً بل يظل يعمل حتى يحرك الحاسة التي تعود بدورها وتتحرر الحس المشترك فتظهر الصورة المخزونة فيه وكان لها وجوداً في الواقع وهذا يعني أن الإحساسات المخزونة في الحس المشترك هي التي تحرر القوة التخيلية وتوقف ما فيها من خيالات<sup>(٨٠)</sup> فالخيالات في القوة التخيلية نظير الإحساسات في الحس المشترك.

وإذا كانت وظيفة التخيل عند ابن باجة تقتصر على هذا الجانب من الإدراك فإننا نجد "ابن سينا" يضيف للقوة التخيلية وظيفة أخرى ويفسر على أساسها النبوة والإلهام في قوله: "وصنف من (الأيات والمعجزات) يتعلق بفضيلة التخيل وذلك أن يؤتى المستعد لذلك ما يقوى به على تخيلات الأمور الحاضرة والماضية والاطلاع على مغيبات الأمور المستقبلة فيلقى إليه كثير من الأمور التي تقدم وقوعها بزمان طويل فيخبر عنه، وكثير من الأمور التي تكون في رمان المستقبل فيتنبه إليها وبالجملة يتحدث عن الغيب فيكون بشيراً أو نذيراً"<sup>(٨١)</sup>.

ونلاحظ أن ابن سينا يتفق فيما ذكره مع الفارابي<sup>(٨٢)</sup>، وإن كان نجد ابن باجة يخالفهما في ذلك ورغم أن ابن باجة كعادته في عدم تفصيل الأمور لم

يوضح كيف يحدث الإلهام، إلا أنه جعل تلقى الوحي والإلهام من وظائف النفس الناطقة يقول ابن باجة " وقد يكون صنفًا آخر لم يمر بالحس المشترك شخصه ولا اسمه ولا ما يدل عليه، وقد يكون من قبل العقل وبتوسط القوة الناطقة ولا سيما في الأمور المستقبلة التي هي بالقوة وذلك في الرؤيا الصادقة وفي الكهانات التي تذكر ".<sup>(٨٣)</sup>

### الإحساسات والخيالات:

لما كان الإحساس يتترك آثارًا تبقى في الخلية بحيث إن هذه القوة الأخيرة يكون لديها القدرة على استرجاع هذه الآثار وإدراكتها بعد غيبة المحسوسات. ولما كان هناك ارتباط وظيفي بين الحس والتخييل فإن ابن باجة يفرق بينهما يقول ابن باجة " القوة التي تدرك هذه الصورة الروحانية التي تسمى خيالات وهي المرتسمة في الحس المشترك ويقال للقوة المدركة لها متخيلاً وهذه الإدراكات الخاصلة في القوة المتخيلاً ليس لها قوى مدركة لها على هذه الجهة فإن هذه الجهة المدرك فيها محرك المدرك فإن اللون يحرك البصر، والصورة الروحانية الخاصلة في البصر تحرك هذه القوة ".<sup>(٨٤)</sup>

وإذا كان هنالك من الارتباط الوظيفي بين كلتا القوتين ما يجعلهما يظهران لنا وكأنه لا فرق بينهما فإنه بين الإحساس والتخييل فروق جوهيرية يشير إليها ابن باجة ضمناً وهي :

١ - إذا كانت كل من الإحساسات والخيالات تمثلان صور الموجزات. فإن الخيالات تعتبر أشد تبرؤاً عن المادة من الإحساسات وهو ليس تبرؤاً مطلقاً لأن القوة المتخيلاً لا يمكنها أن تكون مبتعدة عن الصور الهيولانية من جهة ما هي هيولانية .

٢ - إذا كان الإحساس بالفعل هو حصول صورة المحسوس التي تخرج من القوة إلى الفعل بحيث إنه لا يمكن وجود إحساس بالفعل

بدون المحسوس نجد في التخييل أن الصور الخيالية قد توجد في غيبة الإحساس أو المحسوس خاصة في حالات النوم.

٣ - إذا فرضنا أن الإحساس والتخييل شيء واحد فيجب أن يكون الإحساس والتخييل في جميع أفراد الإنسان والحيوان ولكننا نجد أن الإحساس مشترك للكائنات الحية عموماً أما التخييل فهو خاص بالإنسان وبعض الحيوان. وهو يمثل في الحيوان القوة المفكرة وعن طريقها بتحرك الحيوان حركات مختلفة وبها يوجد الحيوان كثير من الصنائع وبها يرى الحيوان أولاده كالنحل والنمل وهي أشرف قوة في الحيوان غير الناطق (٨٧).

٤ - إذا كانت القوة التخيلية لا وجود لها إلا بوجود الإحساسات بحيث إنه إذا بطلت الإحساسات أو الحس المشترك بطلت القوة التخيلية وبحيث إنها تكون تابعة له في وجودها كما يتبع التحرك المحرك في الحالة التي يحركه بها المحرك إلا أن القوة التخيلية تعد أشرف من الحس المشترك في وجودها لأنها كالغاية بالنسبة له (٨٨).

٥ - إذا كانت الإحساسات تتطلب أن تكون محسوساتها موجودة حاضرة بالنسبة إلى من يحسه. فإن التخييل لا بد وأن يكون غالباً غير موجود بالنسبة إلى من يتخيله. فإن المرء قد يتخيّل ما لم يحس من قبل كان يتخيّل الأمور النائية البعيد عنها مثل تخيل أمرى القيس وتخيّل ما لا نشاهده كتخيل بلاد ياجوج وmajogج ونحن لم نحسها (٨٩).

وهكذا نخلص من هذه المقارنة إلى:

١ - أن التخييل كحركة يجب أن يقوم على الإحساس وأن يوجد عند الكائنات التي تحس.

٢ - أن التخيل قد يكون صادقاً أو كاذباً.

### مدى الصدق في القوة المتخيلة:

إلى أي مدى تصدق هذه القوة؟ وهل يمكن أن تكذب؟

يرى ابن باجة أن القوة المتخيلة قد يعرض لها أن تصدق كما قد يعرض لها أن تكذب بل إن احتمال كذبها في كثير من الأمور أكثر من احتمال صدقها. وهذه القوة تعرض لها أن تصدق وتكون كذبة بل هي في كثير من الأمور كاذبة.<sup>(٩٠)</sup>.

أما الأمور التي تصدق فيها القوة الخيالية فهي الأشياء التي تدركها بنفس الصورة التي أدركها من قبل الحس ولكن هذا الإدراك ليس إدراكاً للمحسوسات من حيث هي أشياء موجودة حاضرة بل من حيث هي محسوسات فسدت أو غابت عن الحس هذا بالإضافة إلى أن إدراك الحس للمحسوسات سابقًا على إدراك خيالاتها وكان لا بد للسابق من أن يتطابق مع ما هو سابق عليه إذا كان صادقاً.

أما الأمور التي تكذب فيها فذلك مرجعه إلى تأثيرها في الحس المشترك وخاصة أولئك الذين لهم مزاج خاص وقد اتضح لنا أن الحس المشترك إلى جانب وظيفته الأساسية وهي قبول صورة المحسوس، له وظيفة أخرى هي قوته على الاحتفاظ بهذه الصورة هذه القوة يمكن أن تصبح بالفعل تحت تأثير القوة المتخيلة وعندئذ يعرض للكثرين أن يروا في يقظتهم أشخاصاً من غير أن يكون هؤلاء الأشخاص حاضرين وكما يقول ابن باجة إن هذا يظهر بوضوح بالنسبة لبعض المصابين بمرض "البرسام" ومن يصاب بهذا المرض لا يفرق بين مشاهدة صور يدركها بحواسه الظاهرة وبين مشاهدة صور يشاهدها في الرؤيا أو عند الابتلاء بالبرسام<sup>(٩١)</sup>.

يستخلص ابن باجة مما ذكره أنه لا يمكن أن تكون هناك قوة أخرى غير الحس المشترك والقوة التخيلية "ويبدو مما قلناه أنه لا يمكن أن توجد قوة أخرى غير هاتين أعني الحس المشترك والقوة الخيالية" ويدلل ابن باجة على ذلك بالموجودات التي إما أن تكون هيولانية، وإما مترعة، أما الهيولانية فهي التي تكون في جسم مشار إليه ويدركها الحس والحس المشترك في حين أن المترعة هي التي لا تكون في جسم، وإن كانت أصلاً في جسم وهي التي يدركها الخيال بعد إدراك الإحساس<sup>(٩٢)</sup>.

أما القوة الناطقة فسوف نعرضها في الفصل الثاني من هذا الباب.

\* \* \*

وإذا كان ابن باجة قد نسب وظيفة قوة المقدرة للحس المشترك دون أن يفصح عن ذلك وجعل الحس المشترك يقوم بوظيفتين أساستين هما: الإدراك والاستبقاء. فإننا نجد فيما يتعلق بالقوة التخيلية ينحو هذا المعنى وينسب الذاكرة إلى القوة التخيلية التي من شأنها استرجاع أو استحضار صور المحسوس أمام التخيل رغم غياب المحسوس كما أن لها وظيفة هامة أخرى خاصة بالحيوان وهي حبوبة بالنسبة له يقول ابن باجة "وقد تبين هناك أن الموجودة في الحس المشترك هي أحط منازل الروحانية، ثم الموجودة في قوة التخيل، ثم الموجودة في قوة الذكر"<sup>(٩٣)</sup>. ويقول "والجسمية في الحس المشترك أكثر من الجسمية الموجودة في صور القوة الذاكرة ولا جسمية أصلًا في صورة القوة الناطقة"<sup>(٩٤)</sup>.

وربما يكون ابن باجة قد جعل قوة التخيل مستضمنة لقوة الذاكرة لأن الذاكرة قائمة على المخيلة فإذا كانت المخيلة تقتصر على إدراك الصور فإن الذاكرة تدرك أن هذه الصورة هي صورة شيء قد سبق إدراكه فهي تتعلق بالماضي.

ومن ذلك نستطيع أن نقول أنه إذا كان ابن باجة يتفق مع الفارابي في القول بمحاسن داخليتين هما الحس المشترك والتخيل كما ذكر ذلك في كتابه "آراء أهل المدينة الفاضلة" إلا أنها تجدها يختلف عنها في تقرير الناحية الوظيفية لكل منها خاصة في كتابه "فصوص الحكم" يقول الفارابي في "آراء أهل المدينة الفاضلة" ثم يحدث فيه بعد ذلك قوة أخرى يحفظ بها ما رسم في نفسه من المحسوسات بعد غيابها عن مشاهدة الحواس لها وهذه هي القوة التخيلية وهذه تركب المحسوسات بعضها إلى بعض وتفصل بعضها عن بعض تركيبات وتفاصيل مختلفة بعضها كاذب وبعضها صادق<sup>(٩٥)</sup> فالفارابي هنا يجعل القوة التخيلية متضمنة للقوة المضورة وينسب إليها وظيفتها حفظ صور المحسوسات والتصرف في هذه الصورة بالتفريق والجمع أما في "فصوص الحكم" فهو يجعل وظيفة المضورة حفظ صور المحسوسات فقط أما التفريق والجمع بين صور المحسوسات والمعانى فيجعلها للتخيل<sup>(٩٦)</sup> وهاتان الوظيفتان كما مر بنا أنها ابن باجة إلى الحس المشترك وجعل وظيفة التخيل بما في ذلك الذاكرة مقصورة على وظيفة استحضار صور المحسوس رغم غياب المحسوس. وهذه القوة تمثل عند ابن سينا أيضاً القوة التخيلية التي تجعل وظيفتها الأساسية استعادة صور المحسوسات التي تدركها الحواس الظاهرة والمعانى الجزئية التي يدركها الوهم. كما أن لها وظيفة أخرى وهي القوة التي تفرق بها بين صور المحسوسات بعضها عن بعض وبين المعانى بعضها عن بعض أو بين صور المحسوسات والمعانى أو تؤلف بينها جمبيعاً في عمليات التفكير والابتكار<sup>(٩٧)</sup>. فكان قول ابن باجة أقرب لابن سينا من الفارابي. رغم أن ابن سينا ينسب الاستعادة والحفظ للقوة "الحافظة الذاكرة"<sup>(٩٨)</sup>.

وهذه هي قوى الحس سواء أكانت ظاهرة أم باطنية وهي كما تبين لنا تعلم وتصب إحساساتها وانفعالاتها في مركز رئيس واحد هو النفس فرغم

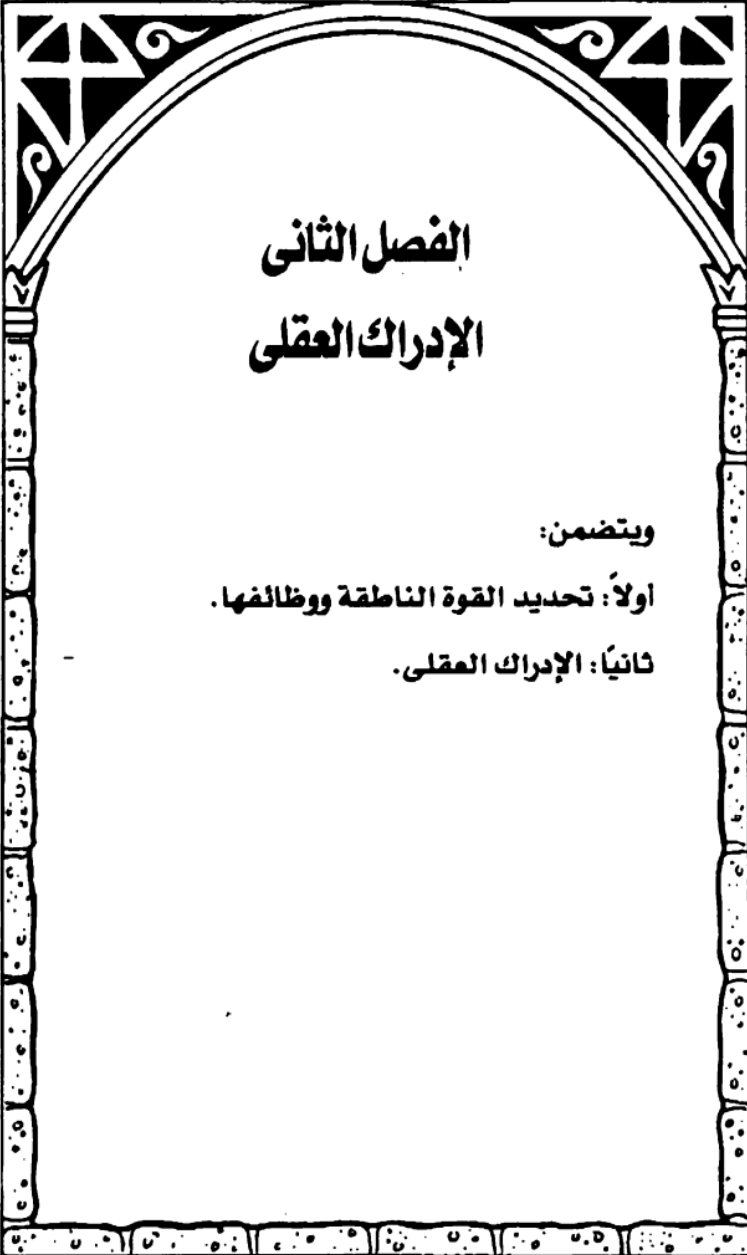
تعدد قوى الحس الظاهر والباطن إلا أن ذلك لا ينفي وحدة النفس وأنها هي الحاسة وهي الفاعلة وهي المفعولة . . . وأنها ليس هناك طبيعة واحدة تشمل على جميعها فإنها لو كانت متجانسة لكان الأفعال متجانسة وأفعال الحيوان هي اغتناء وحس وحركة وتخيل ونطق<sup>(٩٩)</sup> ويؤكد ذلك البغدادي بقوله "ونلخص لك من هذا النظر حال القوى المدركة الحسية والذهنية إنها واحدة وهي نفسك التي شعرت بأنها أدركت لا يزاحمك فيه مزاحم ولا يعارضك فيه معارض ويستوقف ظنك على ما قال به القدماء هذه الأفعال الطبيعية وأن فاعلها في أبداننا نفس أو نفوس أو قوى أخرى<sup>(١٠٠)</sup> .

نخلص من ذلك إلى أن الإدراك الحسي وهو أول مرتبة من مراتب الإدراك مكون من إدراكيين لا يتنازعان فيما متداخلان لا ينافقان الواحد منهما الآخر رغم تمايزهما، بمعنى أن الإدراك الظاهر مقدمة لا بد منها ولا يمكن الاستغناء عنها لقيام الحس الباطن بوظيفته الأساسية. ثم أن الإدراك سواء أكان خارجياً أم داخلياً لا يمكن أن يتم إلا بوجود الموضوع أو العالم الخارجي محور الحس.

ولا يقتصر فعل الإدراك على الإدراك الحسي وإنما توجد قوة في النفس الإنسانية (النفس الناطقة) تقف خلف هذه القوى حيث يمكنها تجريد الصور من خواص المادة تجريداً تاماً ويقوم بهذا الفعل العقل ويمثل نوعاً من الإدراك يتصف باليقين يسمى الإدراك العقلى وهو ما ستحدث عنه في الفصل القادم.

\* \* \*





## الفصل الثاني الإدراك العقلي

ويتضمن:

- . اولاً: تحديد القوة الناطقة ووظائفها.
- . ثانياً: الإدراك العقلي.



## الإدراك العقلى

أولاً، القوة الناطقة ووظائفها:

تمهيد:

إذا كنا قد أوضحنا أن المعرفة الحسية، وإن كانت تتم عن طريق قوى متعددة هي الحس الخارجي والحس الداخلي. إلا أن هناك قوة تقف من خلف هذه القوى هي "النفس" أو بمعنى أدق "جزء النفس الناطق".

إذا كانت المرحلة الأولى من مراحل المعرفة وهي مرحلة الإدراك الحسي بنوعيه مرحلة يشترك فيها الحيوان والإنسان بحيث إننا ثبّتنا أن للحيوان معرفة من نوع خاص. فإننا هنا في مرحلة الإدراك العقلى أو المعرفة العقلية المجردة نتحدث عن معرفة خاصة بالإنسان وحده دون سائر الحيوانات "ومنها التزويعية التي تشعر بالتعلق وبها يكون التعليم وهذه يختص بها الإنسان فقط".<sup>(١)</sup>

هذه القوة هي التي من شأنها أن يجعل الإنسان أفضل الكائنات الحية إذ أنه يختص بها "والإنسان أفضل الكائنات ففيه قوى النفس المشتركة وفيه قوى يختص بها هو وحده، ففي الإنسان نوع من الأعضاء لا يوجد في الحيوان" ويقول أيضاً "ويمتاز عن جميع هذه الأصناف بالقدرة الفكرية وهو ما لا يكُون إلا بها فلذلك يوجد له التذكر ولا يوجد لغيره".<sup>(٢)</sup>

وعن طريق هذه القوى يكون في مكنته الإنسان تصور المعانى الكلية العقلية المجردة عن المادة تجريدًا " تماماً" كذلك من أخص خصائصها محاولة الوصول إلى المجهول عن طريق المعلوم باستخدام العمليات العقلية من استنباط واستقراء فهذه الأفعال كلها توجد للإنسان وحده وترجع إلى نفسه الناطقة إذ أن صناعة المنطق تعطى قوانين للتواصل إلى إدراك العلم البقيني في

هذه الموجودات وعلى ذلك فإننا نجد أن تحديد القوة الناطقة وتميز أفعالها عن سائر أفعال قوى النفس بعد امرأ ضروريًا حتى يتسمى لنا إظهار فعل المعرفة عن طريقها وليس فقط المعرفة بل إدراك الحقائق المطلقة. ذلك أن المعرفة العقلية عند ابن باجة ليست تذكرًا كما ذهب أفلاطون بل هي معرفة نابعة من الحس والمحسوسات واصلة إلى العقل عن طريق التجريد الذي يقوم به، فالإدراك في هذه المرحلة يبدأ من المحسوسات الخارجية صاعداً بواسطة الحس الخارجي إلى الحس الباطن الذي ينقل بدوره صور الموجودات إلى العقل، فإذا كان الحس يدرك الموجود مع عوارضه التي تلحقه بسبب مادته التي تكون منها، بشرط وجود المحسوس حاضراً أمامه، وإذا كان الخيال بدوره لا يمكن أن يجرد الصورة تجريدًا تماماً عن خواص المادة. لكن هذا التجريد له مراتب فكأن المعرفة لها درجات وهذا ما سنوضحه في هذا الفصل.

#### ١ - تحديد القوة الناطقة:

يتساءل ابن باجة ويقول: قد يجب أن نفحص عن القوة الناطقة وأى قوة هي؟ وما هي؟ ويرد على ذلك بأن القوة الناطقة يجدها الإنسان في نفسه ويعلمها علمًا يقينيًّا لا شك فيه لأنه يستطيع أن يجد في نفسه ما يستطيع أن يميز به ويفصل، وذلك عكس سائر الحيوان المفتني الحساس فالإنسان يجد في نفسه معلومات يمكنها تمييز الجميل، والقبيح والنافع والضار... إلخ ويجد في نفسه أموراً يرى صدقها لا شك فيها وأموراً أخرى هي ظن وأمور هي كذب وكل هذه المعلومات يجدها الإنسان في نفسه. وهذه المعانى المعلومة في النفس تسمى كما يقول ابن باجة نطقاً<sup>(١٠٥)</sup>. وصناعة المنطق طبقاً لذلك هي التي تعطى قوانين للتوصيل إلى إدراك العلم اليقيني في هذه الموجودات. وإذا كان الفكر هو تطرق الذهن لمعرفة المجهول من المعلوم فإن للتفكير أو للنفس الناطقة قوى يمكن بواسطتها إدراك المعانى على التحقيق كالرواية والاستدلال والاستنباط<sup>(١٠٦)</sup>.

والقوة الناطقة تمثل مادة الصور الهيولانية ولكنها صورة هيولانية وصلت بالتجريد إلى أعلى حد في المعقولة معنى هذا أن الصور لها مراتب مختلفة إلا أنها يمكننا أن نحصرها بين طرفيين متباينين بينهما درجات مختلفة من الصور. فالطرف الأول هو كون الصورة ذات وجود هيولي وفى هذه المرحلة لا يكون هناك أي مفارقة بين الصورة والمادة، أما الطرف الآخر المقابل له فهو كونها ذات وجود معقول. وهي وإن كانت مجردة تماماً عن المادة إلا أن فى وجودها معقولة لا ينفي عنها صفة الوجود الهيولي إذ قوامها فى هذا الوجود الهيولي بالذات فهو المبدأ الذى يعتمد عليه ثمامها. وبما أن التمام هو أخلى المبادىء بأن يكون مبدأً كانت الصورة المعقولة متصلة بالهيولى اتصالاً دائماً وكان تبردها منها غير ممكن أصلاً<sup>(١٠٧)</sup>.

هذه الصورة إذن متصلة بالهيولى واتصالها إنما هو اتصال ذو معنى وهذا يعني أنها من الممكن لها أن تصل بالهيولى أو أن تتجرد عنها فإذا اتصلت بها كانت عقلاً وإذا تبردت عنها صارت عقلاً بالقوة. هنا التجرد لا يتم دفعه واحدة لكنه على مراتب. وهي الحس - ثم التخيل - ثم النطق وهنا نجد ابن باجة يشيد بالقوة الناطقة ويجعل سائر قوى الإدراك الأخرى من أجلها يقول "فاما القوة الناطقة وإن كانت نفساً فهي أشد تلخراً في الطبيع على جهة ما يتاخر الكامل عن الناقص في الطبيع"<sup>(١٠٨)</sup>. ويقول أيضاً "بالضرورة تقدمت إذن القوة الناطقة سائر قوى النفس في الوجود ووجدت سائر القوى لأجل هذه التي هي أبغض فلذلك يكون (الحس) والتخيل من أجل الناطقة"<sup>(١٠٩)</sup>.

لكن القوة الناطقة تقال بمعنىين: إنها تقال أولاً على الصورة الروحانية من جهة أنها تقبل العقل<sup>(١١٠)</sup> وهذا يقتضى منا أن نميز بين الأنواع المختلفة للصورة الروحانية موضعين الصورة التي تقبل العقل.

كما أن القوة الناطقة تقال أيضاً على العقل بالفعل<sup>(١١١)</sup> وسوف نوضح  
مقصوده من العقل بالفعل.

#### أ - الصور الروحانية:

يرى ابن باجة أن الروح يقال في لسان العرب على ما يقال عليه نفس،  
والروحاني منسوب إلى الروح إذا دل على أنه النفس المحركة أو الجوهر  
الساكن المحرك لسواء وهذه بالضرورة ليست أجساماً بل هي صور الأشياء  
لأن الجسم متتحرك وهذه ليست متحركة بل محركة. وقد استعمل المتكلمون  
هذه الكلمة في الفاظ مختلفة مثل الجسمانية، النفسيانية. أما الهيولانية فهي  
دخيلة في لسانهم وكلما كان الجوهر أبعد عن الجسمانية كان أطلق بالروحانية  
ولذلك يرون أن أطلق الجوامر بها العقل الفعال والجوامر المحركة للأجسام  
المستديرة<sup>(١١٢)</sup>.

ويذهب ابن رشد إلى ما ذهب إليه ابن باجة من قبل في إطلاق الصور  
الروحانية على: الصور الحسية، والصور المرتسمة في الحس المشترك وفي  
الخيال وأخيراً على المعقولات يقول ابن رشد "إن المحسوسات لا تخل في  
النفس لدى إدراكتها حلواً جسمانياً بل "روحانياً" وأن المعانى التي تدركها  
النفس إدراكاً روحانياً منها جزئى وهي المحسوسات ومنها كلى وهي المعقولات  
وتدرك الروحانية الجزئيات يتوسط الحواس، بينما الروحانية الكلية لا يحتاج  
إدراكتها إلى هذا التوسط<sup>(٣٠)</sup>.

ونظراً للأهمية الخاصة التي يجعلها ابن باجة للصور الروحانية خاصة  
في عملية الإدراك حيث إن معرفة الكليات لا تكون إلا عن طريق هذه  
الصورة المبنية أصلاً من الحس - كما أن المتكلمين يبدأون بها فيعملون  
الأشياء العملية أولاً ثم الرياضة ثانياً حيث إن هذه الصور لا يمكن الاستغناء  
عنها حتى في العلم الطبيعي لذلك نجد ابن باجة يتسع في تفصيل أنواع هذه

الصور ويصنفها تصنيفات عديدة محدداً أنواعها ووظيفتها وأهميتها "يقول الدكتور مصطفى حلمى "الصورة الروحانية أسمى أنواع الصور لأنها مفارقة لل المادة ولهذا كانت معقولة كما أنها إذا اتصلت بالمادة فإن اتصالها لا يغرس من قيمتها ولا بطعن في روحانيتها لأن العقل يستطيع أن يتعلّمها مفارقة (١١٤)."

يبدأ ابن باجة بتصنيف الصور الروحانية تصنيفاً يندرج من أسمى مراتب الصور إلى أدناها مرتبة فيصنفها إلى :

١ - صور الأجسام المستديرة.

٢ - العقل الفعال والعقل المستفاد.

٣ - المعقولات الهيولانية.

٤ - المعانى الموجودة في قوى النفس، وهى الموجودة في الحسن المشترك وفي قوة التخيل وفي قوة الذكر.

فالصنف الأول ليس هيولائياً بوجه، أما الصنف الثاني فهو غير هيولائى بذاته إلا أنه يصبح هيولائياً من جراء نسبته إلى المعقولات الهيولانية فهو إذا تم هذه المعقولات الهيولانية سعى عقلاً مستفاداً أما إذا كان فاعلها فهو العقل الفعال أما الصنف الثالث. فهو الصور الهيولانية بذاتها لأنها توجد في الهيولى فيقال لها معقولات هيولانية إلا أنها تصبح روحانية بفعل الإدراك أما الصنف الرابع. فيدخل في عداد الصور الروحانية الجزئية أو الخاصة التي يتزرعها الحسن من الموجودات الجزئية التي تسند إليها فكان لها من هذا الوجه وجودان: وجود هيولائى، وجود حسى أو هى كما يقول ابن باجة "وسط بين المعقولات الهيولانية والصور الروحانية" (١١٥).

لكن ابن باجة من جهة أخرى يصنف الصور الروحانية تصنيفاً بحسب  
النسبة فيقسمها قسمين:

### **الروحانية العامة "الروحانية المطلقة":**

وهي الخاصة بالعقل الفعال المستفاد وما ينسب إليهما من المعقولات وإنما سميت هذه بالروحانية العامة لأن لها نسبة واحدة خاصة وهي نسبتها إلى الإنسان الذي يعقلها وهذه الصورة كما ذكرنا ليست هيولانية بذاتها إلا أنها تصبح هيولانية من حيث نسبتها إلى المعقولات الهيولانية "فإذا ارتفعت الجسمية وصارت روحانية محضة لم يبق لها إلا نسبتها العامة وهي نسبتها إلى أشخاصها" (١١٦).

### **الروحانية الخاصة:**

وهي عبارة عن المعانى الموجودة فى قوى النفس الحسية الثلاثة الحس المتشرك والتخييل والتذكر، فالحس يتبع هذه الصورة من الموجودات الجزئية التى تستند إليها فهى إذن لها نسبتان: إحداهما خاصة وهي نسبتها إلى المحسوس، والأخرى عامة وهي نسبتها إلى الحاس المدرك لها فكأن هذه الصور لها وجودان: وجود هيولاني، ووجود حسى فمثلاً "صورة جبل أحد" فهذه الصورة لها نسبة خاصة وهي نسبتها إلى من أحسها ولم يشاهدها، فهذا إذن صورة روحانية خاصة لأننا نقول أنها صورة جبل ولا فرق بين قولنا هذا جبل أحد ونحن نشير إلى مكانه وهو موجود ومدرك بالبصر، أو نشير إليه وهو موجود في الحس المتشرك بعد أن أدركه مدرك كالتخيل مثلاً كما أن هذه الصورة لها نسبة عامة وهي نسبتها إلى كل واحد من شاهدتها (١١٧).

ويفارض ابن باجة بين هذين النوعين من الصور فيجعل أحاط درجات

الروحانية في الصور الموجودة في الحس المشترك، ثم الموجودة في التخييلة ثم الموجودة في الذاكرة وأسمى درجات الروحانة المعقولات أو الأنواع والكلبات.

وهكذا نجد أن هذه الصورة تفاوت فيما بينها بتفاوت نسبة الجسمية في كل منها أي نسبة كل منها إلى قوة من قوى النفس وحظ كل واحدة منها من الجسمية. فالجسمية الموجودة في صورة الحس المشترك أكثر من الجسمية الموجودة في صورة التخيل وأكثر من الجسمية الموجودة في صورة القوة الذاكرة ولا جسمية أصلاً في صورة القوة الناطقة ومن هنا كانت الصور الروحانة الخالصة هي التي ترتفع عنها الجسمية وتدركها القوة الناطقة فكانت بهذا التجدد أروع الصور الروحانة جميعاً وكانت الصور الروحانة في الحس المشترك أحط الصور لأنها أكثر اتصالاً بالجسمية يقول ابن باجة "والجسمانية في الحس المشترك أكثر من الجسمية الموجودة في صور القوة الذاكرة ولا جسمية أصلاً في صور القوة الناطقة" (١١٨).

ثم يهتم ابن باجة بالصور الروحانة الخاصة اهتماماً خاصاً فيلم بها إلماً شاملًا ويتحدث عن أنواعها وما يندرج تحت كل نوع حديثاً مستفيضاً لأهمية هذه الصور في عملية الإدراك ولقد ذكرنا أن هذه الصور لها نسبتان أحدهما نسبتها الخاصة وهي نسبتها إلى المحسوس والثانية نسبتها العامة من حيث الخاص المدرك لها ولتحدث عن ذلك بالتفصيل:

١ - الصور الروحانة الخاصة من حيث نسبتها الخاصة إلى المحسوس:  
يقول ابن باجة إن الصور الروحانة الخاصة منها روحانية ومنها جسمانية أما الروحانة فمنها بالذات ومنها بالعرض والصور الروحانة أيها كانت فقد يصدق بها الإنسان وقد يكذب فإن الحس قد يكذب مثل حس بعض

المحرورين بالأشخاص التي يخاطبونها حس كاذب وكذلك طعم أصناف من المرض الكاذب.

ولكن أفضل الصور الروحانية وأصدقها ما مر بالحس المشترك أو مر بالحس المشترك ما يقوم مقامه فإننا قد نتخيل بلاد يأجوج وmajjōj ونحن لم نحسها أو تخيل مثلاً أمرى القيس فمثل هذه الأمور لم تمر بالحس المشترك ولم تحسها فلذلك يكون أكثرها كاذب. أما إذا مرت الصورة أو ما يقوم مقامها من اسم أو دلالة بالحس المشترك ومرت بالمصورة واستقرت في الذكر فهذه قد تكون صادقة "كاميرا القيس" وقد تكون كاذبة "ككليلة ودمنة".

هذه الصور إذن قد تكون كاذبة وقد جاء كذبها لأن موضوعها لم يكن موجوداً كما هو الحال في الأمثال أو لأن موضوعها موجود ولكن ليس لها محمول (١١٩).

وقد تكون صادقة يقينية والصادقة اليقينية في الصور الخاصة هي التي تكون محمولةها موجودة في أشخاصها في الصور الجسمانية ولذلك تدرك بالحس وهي لكي تكون يقينية لا بد وأن تمر بالحس المشترك وكما ذكرنا ولا يكتفى في اليقين بها بحاسة واحدة أو ما كان منها محسوساً لحساً واحدة كاللون للبصر بل تتعاون القوى كلها من أجل إدراكها والتصديق بها ويضرب لنا ابن باجة مثلاً لذلك هذا المرء "حي" فإنه لا يكتفى أن ننظر إليه حين نقول تتطبق عروقه فلا يتنفس ويعدم جميع أفعاله الحيوانية وهنا لا يفيد الحس (اللمس) في اليقين بأنه "حي" فيستعين بالقوة الفكرية التي تستعين بدورها بأشياء أخرى تحس فيه كأن يقصد فيخرج منه دم حار، أو يضع على فمه مرآة وصوفه فيظهر فيها رشع التنفس ذلك أن التنفس قد يكون في الخفاء ولا تذكره الحواس (١٢٠).

وهنا نجد أن مصدر اليقين في هذه الصورة الخاصة قد يكون الحس، وقد يكون الحس والقياس فالحس قد يستعين بالقياس في التصديق بهذه الصور لأن القياس إنما هو خاص بصدق الصور الروحانية الفكرية مثلاً "هذا حافظ فله بأن" <sup>(١٢١)</sup> وهنا يقترن الحس بالقياس.

ولذلك نجد أنه إذا اجتمعت القوى الثلاث في إحضار الصور الروحانية حضرت كأنها محسوسة لأنه عند اجتماع القوى الثلاث يكون الصدق ضرورة ويشاهد العجب من فعلها كما يقول ابن باجة وهذا ما ظنه الصوفيون غاية قصوى للإنسان فتجدهم يقولون في دعائهم "جمعك الله" أو "عين الجمع" وابن باجة يرى أنهم لقصورهم عن إدراك الروحانية المحسنة (العامة) اعتقدوا أن الصور الروحانية الخاصة هي العامة وظنوا أن اجتماعها هو السعادة القصوى ولما كانت عند اجتماعها تختصر لمن اجتمعت له صور غريبة ومحسوسات بالقوة هائلة المنظر وأنفس أحسن كرامة مما في الوجود ظنوا أن إدراك هذه هو الغاية القصوى <sup>(١٢٢)</sup> ولذلك نجد الغزالى يقول "إنه أدرك مدركات روحانية وشهد الجواهر الروحانية واستشهاد بقول الشاعر : فكان ما كان مما لست أذكره" <sup>(١٢٣)</sup>.

لكن ذلك كله في رأى ابن باجة ظن ويقول لو كانت هذه الغاية التي ظنوها صادقة وغاية للمتوحد فإذا رأوها يكون بالعرض لا بالذات ولو صبح ذلك لبعض أشرف أجزاء الإنسان فضلاً "النفس الناطقة لا عمل له وكان وجوده باطلًا" وكان يبطل جميع التعاليم والعلوم الثلاثة التي هي الحكمة النظرية <sup>(١٢٤)</sup>.

فيهذه الوجوه إذن يقع اليقين في محمولات الصور الروحانية بالذات لكن اليقين قد يقع بالعرض من الأخبار وتواترها ويكون ذلك من اجتماع القوة الفكرية مع القوة الذاكرة فإذا لم يتحد معهما الحس لم تختصر صوره

الشيء كما هي في الوجود فمثلاً "إن في مصر النيل فبهذا وقع اليقين غير أن صورة مصر الروحانية ووضع النيل منها في الحس المشترك عند من لم يشاهده كما هو وجوده فلا لأن الحس المشترك لم يجتمع مع القوتين. فإن اتفق اجتماعها عند إنسان صار عنده مدينة الفسطاط ووضع النيل منها كما هو في الوجود وشاهد الصور الروحانية كما هي في وجودها.

وأما مدى الصدق في محمولات الصور الروحانية الحاصلة عن الذكر فهي مظنونة والمظنونة كما ذكرنا قد تكون صادقة وقد تكون كاذبة إلا أن اليقين يقع في هذه الصور بالعرض كمما ذكرنا سابقاً أى من الأخبار وتوارتها<sup>(١٢٥)</sup>.

وأما الصور الروحانية الكاذبة فيقع عن وجوه كثيرة منها أن المحسوسات الخاصة منها ما يكون بالعرض مثل أن يكون الإنسان في دخان الصنوبر زماناً طويلاً فيسود وجهه فيظن أن لونه أسود أما في المحسوسات المشتركة فيكون في أغاليط الحواس مثل من يركب البحر فيرى الجبال كأنها تتحرك.

**الصور الروحانية الخاصة من حيث لها النسبة العامة إلى الحاس المدرك لها:**

يقول ابن باجة إن الصور الروحانية الخاصة من حيث لها النسبة العامة هي إما إحساسات وإما خيالات وهذه الصور من حيث هذه النسبة لها أهمية خاصة فمن طريقها يتحرك الحيوان حركاته الخاصة<sup>(١٢٦)</sup>.

وهذه الصور إما أن تكون عامة بذاتها كالأنواع والاجناس وإما عامة بالعرض. وهي في هذه الحالة الأخيرة تكون كالصورة الروحانية الخاصة إذا كانت موجودة لكثير لا على أنها صفة لها فيه ولكنها عامة بحسبتها إلى ما هي فيه كصورة جبل أحد المخلية عند من أبصره وهذه تعرف بالخيالات ولما كانت القوى التي تدرك بها المدركات ثلاثة وهي :

١ - القوة التي تدرك الصور الجسمانية (وهي الحس وأجزاؤه) وهذه الإدراكات الحاصلة في هذه المرحلة هي صور روحانية وهي في أول مراتب الروحانية<sup>(١٢٠)</sup>.

٢ - القوة التي تدرك هذه الصور الروحانية التي تسمى خيالات وهي المرسماة في الحس المشترك والقوة المدركة لها تسمى متخيلاً وفي هذه المرحلة نجد أن المدرك فيها محرك المدرك فإن اللسان يحرك البصر والصورة الروحانية الحاصلة في البصر تحكم هذه القوة ولذلك كانت هذه الخيالات أشخاصاً وليس كليات<sup>(١٢٨)</sup>.

فإننا نجد أن الصور الروحانية تتوزع حسب القوة المدركة لها وكما صنف ابن باجة الصور الروحانية الخاصة من حيث نسبتها إلى محسوساتها تصنيفاً راعى في ترتيبها من حيث الأسمى مرتبة إلى الأدنى مرتبة نجده كذلك فيما يتعلق بهذه الصور من حيث نسبتها العامة أو من حيث نسبتها إلى الخاص المدرك لها يرتبها ترتيباً تصاعدياً حتى يصل إلى أكثرها تجريداً فيجعلها في أربعة أصناف:

### ١ - الحواس:

أو الصورة التي نسبتها إلى الحس وهذه قد تكون بالذات وقد تكون بالعرض فهي كالاحلام وكثير اشعار العرب ومعظم الحكايات والسير والصورة المحسوسة ظاهر امرها أنه لا يكون عنها بذاتها استنباط ولا تصور روحيانى فإننا متى أحسينا جسماً وحصلت عندنا صورته الروحانية الخاصة وأردنا أن نصنع مثله فإننا نستعين بالصورة الروحانية المتوسطة فتحضر ما هو غير موجود إلى الوجود وليس كل ما هو غير موجود لكن ما هو موجود بالقوة وغير موجود بالفعل<sup>(١٣٠)</sup>.

فإن العاطش يجد في نفسه صور روحانية للماء والجائع للطعام، ومنها ما يجري مجرى الطبيعة كالعاشق للمعشوق، المشوق للمتشوق، وهذه أيضاً قد تكون بالعرض وقد تكون بالذات، فما منها بالذات فليست صورة خاصة لحسمها، فالعطشان لا يشتته ماء معيناً بل يشتته ما كان من ذلك النوع المشتهي يقول ابن باجة<sup>١</sup> القوة المتخيلة التي بها يشتته الحيوان فإنها ليست تطلب ماء بعينه وغذاء بعنه كما يعرض للصديق مع صديقه وللمولود مع ولده بل إنما يطلب ما فيه الكل. فلذلك غلط جالينوس حين ظن أن الحمار يدرك الطريق الكلى<sup>٢</sup>.

وأما التي بالعرض فمثل أن يعشش الإنسان فيمر بخاطره ما كان أحبه في قدر الماء، أو يجوع فيذكر صورة الغذاء ويذكر طعاماً ما كان قد أعده من قبل.

ومن خصائص الصورة التي تفيدها الطبيعة أنها صادقة وملائمة لها وهذه الصور التي تفيدها الطبيعة مجانية للصورة التي يفيدها الحس. وقد تخناس الصورة التي يعتبرها الفكر والعقل. وهذه الصورة هي في فطرة الإنسان كالهيبولي مفطورة على قبول النوع الذي ليس هو نوع بعينه ولكن نوع على وجه آخر "غير النوع الذي يفيده الكل".

ولما كانت هذه الصور ليست صور أجسام بعينها فتكون خاصة ولا هي أيضاً مجرد عن الهيبولي فتكون معمولات عامة وليس لها النسبة الخاصة ولا توجد لها حالات المعمولات العامة، إلا أنها وسط بين الموجودات الهيبولانية والموجودات العقلية فهي تشارك الخاصية بأنها في القوة التي تصير بها خاصة وتصير عامة لأن هذه القوة قبلت عن العقل واستفادت منه.

## ٣ - الفكر:

وهو عبارة عن الصورة المستبطة بفكر ورؤية<sup>(١٣٣)</sup> وهي التي يختص بها الإنسان فقط والصورة التي يفيدها الفكر تكون صادقة وكاذبة والكذب فيها أكثر من الصدق في بعض السير وفي هذا الصف تدخل الأمانى التي يمكن أن تتحقق فقد يتمنى الإنسان ما يعلم أنه لا يمكن مثل أن يتمنى مخاطبة الموتى والإنسان يعلم بكلذب هذه الصور ولا يضره أنه يعلم بكلذبها فإنه أن لم يعلم بكلذبها كان مخدوعا<sup>(١٣٤)</sup>.

## ٤ - العقل الفاعل:

وهي كالصورة المستبطة لا ينكر ولا يروي وهذه الصورة تكون من قبل العقل ويتوسط القوة الناطقة مثال هذه الروايات الصادقة والكهانات ومن خصائص هذه الصور أنها لا تكون باختيار الإنسان ولا يتدخل في إيجادها وهذه الموهبة قد توجد في بعض الأفراد في النادر من الزمان ولا يمكن أن يتقدم عنها صناعة أصلًا وهذه الموهب تسمى الإلهامات لكن هذه الإلهامات الإلهية درجات فمنها المحدثون ومنها أصحاب الظنون الصادقة والفرق بين أولئك وهؤلاء أن المحدثين يتقدمون بهم بالوضع أحد جزئي المتناقض، أما أصحاب الظنون الصادقة فينشأ لديهم الأمر الصادق دون أن يتقدم ونقضيه مما دون تذكر يذكره بذلك، ولا يتشفق إلى علم ذلك بفكر ولا بقياس وهو الظن الصادق ينشأ لديه التصديق فقط أما المحدث فينشأ لديه التصور والتصديق معًا وهذه الأمور كما هو معلوم زائدة على الحد الطبيعي لكنها مواهب إلهية<sup>(١٣٥)</sup>.

وهذه الصور تميز بأنها صادقة كلها بالذات.

## صور الروحانية العامة "الروحانية المطلقة"

وهي عبارة عن المعقولات المستمدة من العقل المستفاد والعقل الفعال وهي وإن كانت ليست هيولانية إلا أنها مستمدة من الهيولاني وقد أصبحت معقولات بفضل انتزاعها من المواد وتغريدها ولذلك يتصنف موضوعها الذي تستند إليه والذي توجد به يمتاز بأنه صادق واحد. أما موضوعها الذي هي هيئة فيه فهو كثير وموضوعها الذي هي به موجوده كثير، وموضوعها الذي هي له هي هيئة كثيرة وهي بحسبها إلى موضوعاتها تعد غاية. ولما كانت المعقولات هي لجميع أنوع الجوهر والإنسان نوع من أنواعها فمعقول الإنسان هو صورته العامة وهو أخلص الروحانيات روحانية<sup>(١٣٦)</sup>.

وإذا كان المعقول لا يوجد إلا للإنسان خاصة بحيث إن موضوع نوع الإنسان هو في نفس الوقت موضوعه (المعقول) فإننا نجد العكس في الصور الخاصة من حيث إن صورة زيد الخاصة هي عند عمرو، وهي عند عمرو على أنها موجودة فيه لا على أنه يتصرف بتلك الصورة فإذا كانت اتصافاً فهي في عمرو نفس كما ذكرنا سابقاً وإذا اعتبرنا أن صورة الإنسان هي التي تحرّك ما هي فيه، فموضوعها المتصرف بها هو موضوعها الذي هو له هيئة أو كالهيئة. وبهذا فإن كلى الإنسان هو سائر المعقولات فمثلاً إذا قلنا "كلى الفيل" فهذا معناه أن موضوعها "فيل" كثُر به الجنس والأمر بالمثل في الإنسان فإن موضوعه الذي يتصرف به هو شخص من أشخاص الإنسان الذي هو كلى للإنسان وكما باين الإنسان سائر الجوهر الموجودة باينت صورته أيضاً سائر الصور التي للكائنات الفاسدات وأشباهه الصور التي للأجسام المستديرة لأن من خصائص هذه الأجسام أنها تعقل أنفسها<sup>(١٣٧)</sup>.

وهكذا نخلص من عرضنا لأنواع الصور الروحانية إلى أن ابن باجة إنما عن بالصورة الروحانية الخالصة (العامة) حينما قال "من جهة أنها تقبل

العقل" وهذا يعني أن الصورة الناطقة هي صورة عقلية إذ أنها لما كانت مرتدة عن الجسمية كانت بهذا الارتفاع أفضل الصور الروحانية وأمكن للقوة الناطقة أن تدركها<sup>(١٣٨)</sup>.

وقد بقى علينا أن نحدّد مقصود ابن باجة "بالعقل بالفعل" حتى تصل إلى تحديد أكثر للقوة الناطقة.

### ب - العقل بالفعل:

يقول ابن باجة "فالعقل بالفعل هو المحرك الأول في الإنسان بالإطلاق". وظاهر أن العقل بالفعل قوة فاعلة<sup>(١٣٩)</sup>. ويقول أيضاً "فالمحرك الأول الإنساني هو العقل بالفعل، وهو المعمول بالفعل، فإن العقل بالفعل هو المعمول بالفعل"<sup>(١٤٠)</sup>.

هذه الأقوال تدل دلالة واضحة على أن القوة الناطقة هي العقل بالفعل ولما كان العقل بالفعل يمثل المحرك الأول للإنسان بالإطلاق فهو بهذا المعنى يعد قوة فاعلة شأنها شأن الصور الروحانية من حيث لها بالعقل الفعال صلة ما، أو يمكننا أن نقول أنهما وجهان لشيء واحد خاصة إذا عرفنا أن الصورة العقلية هي المعمول بالفعل.

لكن العقل بالفعل لا يمثل المحرك الأول إلا في حالة خاصة، عندما يكون الإنسان إنساناً بالفعل ولكن الإنسان قد يكون بالقوة في حالة عدم حصول هذه المعقولات له لكنها إذا حصلت أصبح إنساناً بالفعل وليس وجوده إنساناً بالقوة ينفي وجود محركات له بل العكس إذ أن ابن باجة يرى أنه إذا كان الإنسان إنساناً بالقوة فإن محركه الأول حينذاك قد يكون القوة التخيلية هي المحرك الأول فيه، فيكون عند ذلك في الإنسان ثلاثة محركات، كأنها في مرتبة واحدة القوة الغذائية التزويعية والقوة المنمية الحسية، والقوة الخيالية وكل هذه القوى هي قوى فاعلة، وهي موجودة بالفعل، لا عدم فيها"<sup>(١٤١)</sup>.

ويبدو هنا أن ابن باجة في تمييزه بين الإنسان والحيوان قد جعل للإنسان العقل بالفعل كمحرك أول له أما الحيوان فإن محركه الأول هو إحدى القوى الثلاث التي ذكرناها فلا ينبغي أن نفهم قول ابن باجة هنا خطأ ولا ينبغي أن نقول أنه وقع في تناقض <sup>\*</sup> والشخص قد يكون حيواناً بالقدرة وحيواناً بالفعل. فلتزله في حالة التي هو بها حيوان بالفعل وإنسان بالقدرة، وذلك عند كونه رضيعاً لم تحدث له القدرة الفكرية<sup>(١٤٢)</sup>.

وهكذا يتضح لنا أنه لما كان ابن باجة يوحد بين العقل والمعقول كما سيتضح لنا ذلك فقد جعل القوة الناطقة تطلق على الصور الروحانية بأنواعها المختلفة وهي هنا تمثل المعقولات كما جعلها تطلق على العقل بالفعل وهو الذي يقوم ب فعل الإدراك<sup>(١٤٣)</sup>.

#### ٤- وظيفة النفس الناطقة:

يرى ابن باجة أن للنفس الناطقة وظيفة عامة هي التي بها يدرك الإنسان آخر مثله على ما هجس في نفسه<sup>(١٤٤)</sup>. والنفس الناطقة لا تختص بوظيفة تحرير الصور فحسب، بل إنها تدرك هذه المعانى المجردة من الهيولى وتركب بعضها في بعض وتحكم ببعضها على البعض الآخر. "وليس فعل الناطقة أنها ت مجرد الصور فحسب بل أنها أيضاً تتركيب بعضها إلى بعض وتحكم ببعضها على بعض والتركيب هو التصور. والحكم هو التصديق"<sup>(١٤٥)</sup>.

فكأن النفس الناطقة تقوم بفعلين: أحدهما وجود المعانى المفردة والثانى تأليف معندين من هذه المعانى فى قضية من القضايا، والفعل الأول يطلق عليه ابن باجة اسم التصور، والثانى اسم التصديق فما هي وظيفة كل منهما:

## ١ - التصور:

يقول ابن باجة "التصور بالجملة هو حصول الامر الذى من خارج فى النفس من حيث يوجد مدلولاً عليه باسمه دون أن يحكم عليه بشيء".  
البنا (١٤٦).

٢ - أما التصديق فهو "أن يأخذ الامر محكوماً عليه بحكم ولذلك كان التصديق ابداً إنما يكون فيما يتطلب منه أي الحكمين له" (١٤٧).

أما الوظائف التي يخص بها التصور فهي أخبار أو سؤال أو أمر فالسؤال يقتضى الأخبار بما يتطلبه أما الأخبار فهو تعليم وهذا يعني أن السؤال تعلم أما الامر فهو طلب إحداث فعل أو الكف عنه "والتصور هو فيما يتطلب ما هو وأى شيء هو وأن هذا السؤال إنما هو ونحوه ليس يتطلب به حكم في الامر بایجاب او سلب كما هو في التقاضين بل يتطلب ماهية الامر مجرد من الحكم ولذلك يقول ابن باجة أن التصور التام هو تصور الشيء بما يلخص ذاته بنحو يخصه إلى آخره.

هذه المعانى المفردة الموجودة في النفس بفعل إدراك القوة الناطقة يدل عليها باللفاظ مثل "سocrates إنسان وهذه ضربان" كليات وأشخاص أما الكليات فمثل: إنسان. حيوان. أما الأشخاص فهي مثل سocrates شجرة.

ولما كان التصديق لا يمكن أن يكون إلا إذا كانت المعانى المفردة موجودة في النفس وإنما انتفى فعل التركيب كان التصور بمثابة الهيولى للتصديق وكانت هذه متقدمة لتلك بالطبع (١٤٩).

ولذلك يقول ابن باجة "والقول الذي يقع به التصديق لا يمكن أن يكون إلا قضية فإنه لا يقع التصديق بأمر يدل عليه قول ليس تركيبه تركيب أخبار" (١٥٠).

فإذا كانت وظيفة التصديق تركيب المعانى فى قضية من القضايا فإن من هذه القضايا ما يكون ملولاً من شخصين وهى قليلة الاستعمال مثل 'عمرو هذا المتكلم'، ومنها ما يكون ملولاً من شخص كلى مثل 'عمرو إنسان' ومنها ما يأتلف من كليتين وهى التى تعم جميع الصنائع وتسمى علوماً على الإطلاق وعلى التقاديم مثل قولنا. 'كل نبات حى' أو 'كل حيوان حاس'.<sup>(١٥٢)</sup>

## ٢ - القوة الناطقة بين القوة والفعل:

إذ كان ابن باجة قد عرف القوة 'بأنها الاستعداد الذى يكون به الشىء كذا وكذا'. فإن هذا الاستعداد يفترض الهيولى إذ أن كل ما بالقوة أو فى حالة الاستعداد فهو فى هيولى لكن هذه الهيولى تحتاج إلى محرك لكي يخرجها من القوة إلى الفعل لأن مفهوم القوة يفترض أنه متحرك ولا بد له من محرك فإذا كانت القوة الناطقة من وجهة النظر هذه متحركة فما هو محركمها إذن؟

إذا افترضنا أن القوة الناطقة هي بالفعل دائمًا كان معنى ذلك أن جميع ما نتعلمه إنما هو مخزون فيها من قبل، ولا نكتبه اكتساباً وأن ما يبدو لنا من تعلمها ما هو إلا تذكر لما هو فيها تسترجعه في المناسبات التي تعرض لها وليس للحس أي فضل في هذا التعلم.<sup>(١٥٣)</sup>

لكن هذا الافتراض محال إذ أن الأخذ به سيجعل من لم يحس شيئاً من الأشياء، عليماً بهذا الشىء مثل علم من أحسه والقوة الناطقة في هذه الحالة تعلم بوجود أشياء تستند إلى المحسوس من غير أن نحسها ولا شك أن كلاماً كهذا ينطوى على تناقض وتطويق فيه فضل.<sup>(١٥٤)</sup>

كذلك لا يمكن للقوة الناطقة أن تكون دائمًا بالقوة لأن هذا يجعل التعلم مجالاً إذ أن التعلم هو انتقال من حال الجهل إلى حال العلم أو من

القوة إلى الفعل. وما ينافي ذلك الافتراض أن الإنسان في حياته يكتب علوماً هذا الاكتساب أما أن يكون بالحس كما يحدث لأهل الصنائع العملية وإنما بالتعلم كما يحدث لأهل النظر<sup>(١٥٥)</sup> وهذا يعني أن تكون القوة الناطقة بالقدرة دائماً وما دامت القوة الناطقة ليست دائماً بالقدرة وليس دائمًا بالفعل فهي تارة بالقدرة وتارة بالفعل. بيد أن الخروج من القوة إلى الفعل تغير والتغير حركة والحركة تفترض محركاً ومحركاً وهذا يعني أن القوة الناطقة متغيرة ومتحركة<sup>(١٥٦)</sup>.

### ثانياً، الإدراك العقلي:

#### ١ - من التخيل إلى النطق:

إذا كان ابن باجة قد استند إلى الإحساس باعتبار أنه يمثل المصدر الأول من مصادر المعرفة وباعتبار أنه يدرك الصورة في الهيولى من حيث هي هيولى مشار إليها فما ذلك إلا لكي يصل إلى معرفة أكثر تعبيراً يدرك بها الكلمات أو ماهيات الأشياء والقدرة الناطقة ما هي إلا غاية الحس والتخيل. وأن هاتين القوتين إنما وجدتا من أجلها والمعرفة تبعاً لذلك إدراك متدرج من الجزئي إلى الكلى أو من المحسوس إلى المعمول يقول ابن باجة "أن الموجودات هي إما هيولانية وأما متزرعة والهيولانية هي في جسم مشار إليه والانتراع حركة وكل حركة تغير أو تابع لتغير والانتراع تابع لتعبر، والتتابع إما أولاً، بما تابعاً فالأول هو الإحساس كما بين قبل والثاني هو هذا. وإن كان هناك ثالث لزم ضرورة أن تكون في الموضوع حال ينفصل بها الثاني عن الثالث، فإذا كاتا معاً من جنس واحد، وإلا فبماذا يكون الثاني غير الثالث"<sup>(١٥٧)</sup>.

وهذا النص يشير صراحة إلى أن الموجودات هيولانية من خصائصها أنها تقبل التغير والتغير يستتبعه عملية انتزاع تساعد المدرك على إدراك التغير الطارئ على الموجودات هيولانية. هذا الانتزاع ليس على درجة واحدة قوى

المرحلة الأولى من مراحل الانتزاع نجد أن الحس يقوم بوظيفة التجريد وفي المرحلة الثانية يتناول التخيل هذه المحسوسات بصورة أكثر تجريدًا ولا يقف الأمر عند هذا الحد بل لا بد لهذه المرحلة أن تسبّبها مرحلة ثالثة. فما هي القوة التي تُمثل المرحلة الثالثة في عملية الانتزاع؟؟ وإذا كانت هذه القوة مخالفة لما سبقها من قوى مدركة فلماذا تكون مخالفة لهما رغم أنها تستغن بما يقدمها لها من صور؟؟.

لما كان هناك نوعان من التحريك: تحريك في الهيولى وهو التغير الذي يطرأ على الأجسام وكل ما هو في أجسام وتحريك ليس في الهيولى وهو عبارة عن الصور التي تطرأ على النفس تحت تأثير التحريك الذي طرأ على ما هو في هيولى<sup>(١٥٨)</sup>. كان هذا النوع الأخير من التحريك يتميز بما ياتي:

- ١ - إما أن يكون من غير الممكن البرهنة على وجود شيء له هذه الصفة في الهيولى.
- ٢ - إما أن يكون له وجود في الهيولى، لكنه مأخوذ في الحال التي هو معاين للهيولى فيها دون أن يكون ذلك مخالفة للحقيقة التي تخصه.
- ٣ - إما أن يكون موجوداً في هيولى. لكن ليس مأخوذاً من جهة أنه هيولى بل من جهة ما هو في الحقيقة فيكون قابلاً إما لإمكان المفارقة وإما للمفارقة. ففي حال إمكان المفارقة يكون حاً وفي حال المفارقة بالفعل يكون خيالاً.

وهكذا تتسلسل الحركات التي ليست في هيولى وإن كان بعضها مشروطاً بالهيولى دون أن يؤثر ذلك في حقيقة التحريك وقد اتضحت لنا حركة القوة الناطقة بعض الشيء ولكنها تتضاعف أكثر وأكثر فإننا سنوازن بين إدراكات الخيال وإدراكات العقل:

١ - إذا كانت القوة الخيالية تتحرك عن الإحساس والإحساسات عن الصور الهيولانية، فإن القوة الناطقة لا تتحرك عن الإحساسات ولا الصور الروحانية. ومرجع ذلك أن التحرير كما ذكرنا يكون دائماً عن وجود. والوجود يقترب بالتناهى. والتناهى مرتبط بالهيولي فهو يحرك القوة الخيالية ولما كانت القوة الناطقة ليست في هيولي ولا هي متناهية فتحريكها إذن غير متاح لأن الموجود المفارق يحرك تحريراً غير متاح من جهة أنه لا يتحرك<sup>(١٥٩)</sup>.

٢ - بينما نجد الهيولي قابلة للانقسام لقابليتها الحركة "إذ كل متحرك منقسم" وما دامت القوة الخيالية مأخوذة في هيولي فهي قابلة للانقسام وهذا الانقسام له علاقة بنوع الإدراك الذي تدركه إذ أنها تدرك الصور الهيولانية من خلال أحوالها التي تخصها في الوقت الذي تدركها فيه، ولا تدرك منها ما لا يخصها في وقت الإدراك وهذا يعني أن القوة الخيالية لا يمكن أن تدرك الصورة الهيولانية بجميع أحوالها التي تلحق بها من حيث هي صورة متحركة عن الأعراض المفارقة لها وإنما تدركها هي وجميع لواحقها الذاتية وغير الذاتية إدراها لشيء واحد ومن هنا كان لا بد من وجود قوة أخرى قادرة على إدراك أحوال الصور الهيولانية من حيث هي أمور مفارقة لها ومحاولة تجربتها من هذه اللواحق وإدراها إدراكاً كلياً مستقلة عن وجودها بما هي لواحق للصورة الهيولانية هذه القوة هي العقل.

٣ - إذا كانت القوة الخيالية تدرك الأشخاص فقط، فإن القوة الناطقة تدرك الأمور الكلية التي هي أساس العلم فالعلم مؤلف من المعاني الكلية وليس الجزئية<sup>(١٦١)</sup>.

نصل من ذلك إلى أن القوة التي تجرب الصور العقلية بحسب تحصل النفس على مبادئ التصور هي العقل ولكن ذلك بمعاونة الحس والتخيل.

ولكن كيف يقوم العقل بفعل الإدراك؟

لكل نوضح ذلك الفعل يجب أن نذكر قليلاً طريق الإدراك الحسي.

لقد ذكرنا أن المعرفة الحسية إنما تتم بوجود ثلاثة أمور: الموضوع المدرك (المحسوس) وهو خارج النفس قوة حاسة قابلة وهن القوة الحسية (سواء كانت ظاهرة أو باطنية). معنى يحصل في القوة الحاسة من ذلك الموضوع المدرك ويتم فعل الإدراك الحسي بتشبه الحاسة بالمحسوس عند الإدراك نتيجة اتفعال الإحساس بالمحسوس فيحدث في النفس معنى وإذا كنا في الإدراك الحسي نقوم بتجريد مبدئي للصورة من الهيولى فإن هذا التجريد لا يكون تجريداً عن لواحق المادة بل تبقى الصورة في الإحساس في لواحقها.

إذا كان هذا هو فعل الإدراك الحسي. فهل يماثله الإدراك العقلى في إدراك المعقولات؟؟ يختلف الإدراك الحسي عن الإدراك العقلى في بعض الأمور.

١ - إن وسيلة الإدراك الحسي هي الحواس بأنواعها. أما وسيلة الإدراك العقلى فهي العقل والعقل وحده.

٢ - إذا كان الحس يدرك الموجود مع عوارضه التي تلحقه بسبب مادته التي تكون منها، ولا يمكن أن ينال المحسوس إلا إذا كان مائلاً أمامه فإن العقل يجرد الصورة تجريداً تاماً ومطلقاً عن كل ما يلحقها من خواص المادة. فالعقل يدرك باب يأخذ في ذاته صورة المعقولات مجردة عن المادة متدرجًا في التعقل بمراتبه المختلفة.

٣ - إذا كان موضوع الإدراك الحسي (المحسوس) يقع خارج النفس فإن المعمول لا وجود له خارج الذهن إنما هو قائم في النفس.

٤ - إذا نظرنا إلى العقل الإنساني ودوره في عملية الإدراك وجدنا أنه ينقسم إلى قوة قابلة وأخرى فاعلة فالعقل القابل هو العقل المنفعل ولا بد أن تحدث المعمولات في هذا العقل (الهيولاني) من حيث إن له استعداداً لتقبل المعمولات أما القوة الفاعلة فهي العقل بالفعل "وظاهر أن العقل بالفعل قوة فاعلة.. وقد تلخص الفرق بين القوى الفاعلة والقوى المنفعلة" (١٦٢).

والعقل الإنساني من حيث هذه الوظيفة كما يقول "توما الأكويني" عقلان عقل منفعل إن أنت نظرت إلى قابليته للمعرفة، وعقل فعال. إن أنت نظرت إلى قدرته على المعرفة وهذا التمييز في وظيفة العقل لا مناص منه لكل من سلم بنظرية القوة والفعل (١٦٣).

ولذلك نجد ابن باجة يجعل العقل بالفعل هو المحرك الأول الإنساني.

#### خصائص الصورة الهيولانية:

١ - إن من خصائص الصور الهيولانية أنها لم توجد لأنفسها بل كانت من أجل غيرها من حيث إنها تصبح مادة في العقل أو موضوع قابل للإدراك العقلي (١٦٤).

٢ - ليس في ذاتها أن تكون معقولة ولكن من خصائص طبيعتها وقوامها قبول للوجود العقلى فإذا اتصل بها المحرك صار لها ذلك الوجود ولذلك فهي تحتاج إلى شيء خارج ل يجعلها عقلأً وتحتاج إلى هنا الاتصال لتكون معقولة وقد يتشكل متشكك ويقول إن وجود الصور معقولة هو وجودها غير مفترضة بفعل فلزم أن يكون

في الطبيعة شيء باطل لكن ابن باجة يرد على ذلك بقوله إن هذه الصور الهيولانية قد تكون محسوسة ومتخيلة فتكون محركة للشهوة والغضب ولأشياء كثيرة فتكون لها أفعال إما في وجودها في المواد التي تخصها وتلقب بها وإما في وجودها محسوسة متخيلة فلا تلقب بتلك الألقاب فالصورة الهيولانية إذا كانت معقولة فهي ليست معقولة بذاتها بل من أجل أن العقل جعلها كذلك<sup>(١٦٥)</sup>.

٣ - إن وجودها تابع للتغير الذي يلحقها يكون بالعرض وهو أن توجد لمتغير وهي تحتاج إلى الهيولي للتغير بها<sup>(١٦٦)</sup>.

٤ - إن المعمول عنها غير الموجود. إذ أن الأشياء لها وجود حتى في الواقع فإذا ما أدركها العقل أصبح لها وجود مخالف لوجودها الأول<sup>(١٦٧)</sup>.

#### خصائص الصور المعقولة

١ - إن إدراكتها متناه لأن تجريد للصورة الهيولانية من كثرة محدوده (الجزئي) ثم يمكن الحكم بهذا المجرد على كثرة غير متناهية (الكلي) فكان هذا العقل لقوة غير هيولانية<sup>(١٦٨)</sup>.

٢ - إن الإدراك فيها هو المدرك أو العقل هو المعمول. أي أن العقل يعقل ذاته<sup>(١٦٩)</sup>.

٣ - إن المعمول عنها هو الموجود.

#### ٤ - الكلى والشخصى:

إذا كان ابن باجة ينفي أن تكون المعرفة تذكرًا لمعارف كانت موجودة في العقل يسترجعها في المناسبات التي يتعرض لها فإن المعانى المدركة في النفس ليست تبعاً لذلك معانى مقتضورة في الإنسان وإنما هي معانى نشأت من تكرار

جملة إحساسات في النفس بفعل الإدراك الحسي. وكان من تكرار هذه الإحساسات تغولها إلى عادة ومتى أصبحت عادة أدرك الإنسان أن هذه العادة أصبحت تصوراً أو مفهوماً عاماً أو كلياً. فكان الأصل في الكليات أنها إحساسات صادرة عن جزئيات يضم الإنسان بعضها إلى بعض ويتصور منها معنى عام فيستدل أنها تصورات أو مفهومات كلية<sup>(١٧٠)</sup>.

ولكى تتضح لنا حقيقة الكلى يجب أن نوازن بينه وبين الشخص:

١ - فإذا كان الحس يمكن أن يدرك الأوساط التي هي عبارة عن الأحساس المولفة من متضادين مثل الوسط الذى فيه حر، وبرد ( فهو وسط بين الحرارة والبرودة)<sup>(١٧١)</sup> فإن القوة الناطقة لما كانت لا تدرك إلا الكليات فإنها لا تدرك الأوساط ولكنها تدرك الحرارة المجردة إلى أبعد حدود التجريد بحيث لا يكون فيها شيء من الحرارة والبرودة المجردة وإلى أبعد حدود التجريد بحيث لا يكون فيها شيء من الحرارة .

٢ - وإذا كان الإحساس إدراك المحسوس في هيولى. وكان التخييل هو إدراك المعنى في هيولى بعد غياب المحسوس فإن الكلى هو إدراك المعنى مجردأ عن كل هيولى ولذلك كان إدراك الشخص وسطاً بين المحسوس والكلى. وكان الخيال جزءاً من الكلية<sup>(١٧٢)</sup>. ولا نعني بقولنا إن الخيال وسط بين المحسوس والكلى أنه يشبه القول بالأوساط التي تدرك الحس. بل إننا نعني أنه في حالة وسطى من جهة إدراك المعنى في هيولى وإدراكه مجردأ عنها فإذا كان الخيال جزءاً من الكلى فلأن الكلى لا يمكن أن يكون في الإحساس والتخييل لأن معاير لهما معايره جوهرية<sup>(١٧٣)</sup> من حيث إن الإحساس والتخييل إدراك المعنى في هيولى (الشخص) أما الكلى

فهو إدراك المعنى مجردًا من الهيولى وهو الإلزاك الكلى "إن المعنى المدلول عليها بالألفاظ هي إما كليات وإما أشخاصٌ" (١٧٤).

٣ - الكلى إذن هو ذلك المعنى الذى هو عندنا ونستعمله محمولاً على أكثر من واحد، وهو الذى لا يمتنع من جهة أنه يحمل على أكثر من واحد وهو الذى لا يمتنع من جهة أنه يحمل إلى أكثر من واحد فإنه متى حملت الشمس على شخصها ثم حملت فى قول آخر على ذلك الشخص بعينه فسواء كان الشخص الأول هو الثانى أو كان غيره فإن تكرار الحمل إنما يقوى من جهة الموضوع لا من جهة المحمول (١٧٥) أما الشخص فهو ذلك الذى ليس هو عندنا ولا نستعمله كذلك وإذا أخذ على التأويل الثانى كان رسمًا شاملًا منعكًا وكانت قوته قوله الكلى هو الذى لا يمتنع من جهة أن يحصل على أكثر من واحد (١٧٦).

٤ - لكن المعنى الكلى عند ابن باجة هو المعنى المعقول والمعقولات أصناف منها ما له أشخاص كثيرة في وقت واحد كالإنسان والفرس، ومنها ما له أشخاص كثيرة لكن لا يمكن أن يجتمع منهااثنان في آن واحد كالكسوف والمقابلة والصيف والربيع، ومنها ما لا يجد له شخص واحد كالشمس والقمر، وما يوجد له أكثر من شخص واحد فظاهر أن تلك الأشخاص تشابه بذلك المعقول الواحد إذ اكان يوجد في كل واحد منها معنى واحد بعينه لا أقل ولا أكثر وكل شيء يوجد في أمر فإن ذلك الأمر يوصف بذلك الشيء ومجمل ذلك الشيء وعلى ذلك الأمر فإذا المعقول الذي له أكثر من شخص واحد بذلك المعقول يتشابه به اثنان فصاعداً وهو أيضاً صفة لأكثر من شخص واحد وهو محمول على أكثر من

شخص واحد وهو المعمول الذى بهذه الصفة يقال له الكلى إذا كان مع أشخاصه ككل وفى له كالأجزاء<sup>(١٧٧)</sup>.

والمعمول بناء على ذلك ليس صورة لهىولى أصلًا ولا هو صورة روحانية لجسم وجود ذلك الجسم بها كخيالات بل هي صورة هيولاها الصورة الروحانية الخيالية المتوسطة<sup>(١٧٨)</sup>.

#### ٢ - طبيعة المعقولات (الكليات):

إذا كانت المعقولات عند ابن باجة ما هي إلا الكليات فإنها أيضًا هي المعقولات وأنواعها. لما كانت المعقولات هي المقولات والمفولة من شرطها أن يوجد فيها الشخص<sup>(١٧٩)</sup> ذلك لأن المفولة هي الحمل أو الإضافة وهي ليست لنفط وإنما هي معنى. وهذه هي خصائص المعمول بقول ابن باجة "... فالمقولات إذا إنما توجد لها هذه الإضافات من حيث هي معقولات لا من حيث هي ما هي<sup>(١٨٠)</sup>.

فإذا كانت المعقولات من حيث هي إدراكات لموضوعات معينة إنما تكون مضافة إلى هذه الموضوعات ولا يكون لها قوام إلا بهذه الإضافة فإن أهميتها الكبرى تبدو من حيث إنها تجعل الكلى مرتبطاً بالموضوعات التي هو كلى لها من ناحية، ومرتبطاً بخبرة المدرك من ناحية أخرى لما كان معمول الشيء هو الشيء، ولم يكن بينها فرق إلا بالجهمة<sup>(١٨١)</sup>.

فإذا نظرنا إلى ارتباط المعمول بالموضوع وجدنا أن الكليات المتولدة في العقل من تأثير الموضوعات الخارجية هي المعقولات الحقيقة وأن الكليات التي تولدت في العقل تحت تأثيرات أخرى دون أن تكون لها موضوعات خارجية ليست معقولات على وجه التحقيق ولذلك نقول إن الفرس هي معمول لشيء ما. ونقول أن الغول ليس معمول لشيء أصلًا. فمن حيث لها هذه الإضافة

إلى موضوعاتها التي منها حصلت وبها صارت معقوله لشيء أصلًا فمن حيث لها هذه الإضافة إلى موضوعاتها التي منها حصلت، وبها صارت معقوله لا بد لها أن تكون مضافة إلى بعض الموضوعات بالضرورة، لكن يعرض البعض ويشكك في ذلك القول ويتساءل إذا كان أي معنى حقيقي لكل من الكلمات لا يتتحقق إلا بمشاهدة أفراد موضوعه فكيف تكون الفاظ الزرافة والفيل. معقوله عندنا ونحن لم نشاهد أشخاصها بعد إلا على طريق التشبيه؟؟؟ وما دام الأمر كذلك فإن المقولات من حيث لها هذه الإضافة تصبح فانية بفناء من هي مضافة إليه لأن من خصائص المضافين أنهاهما يوجدان معًا إما بالقوة وإما بالفعل. ولا يمكن لأحدهما أن يكون من دون الآخر<sup>(١٨٢)</sup> إن الأب والابن مضافان ولا يفهم أحدهما من دون الآخر فإذا فرضنا أن أحد الأشخاص أب له ابن واحد. وحدث أن مات أبه، فإنه لا يبقى أباً بعد هذا الموت وإن كان آتاً قبله وما صع بالنسبة إلى الأب والابن يصح بالنسبة إلى كل مضافين<sup>(١٨٣)</sup>.

وابن باجة يرد على هذا الاعتراض ويقول:

لكن إذا نظرنا إلى ارتباط المعقول بالشخص المدرك وجدنا أن هذه المقولات قد يعتريها النسيان. فاشخاص الموضوعات التي يرتبط بها المعقول عند إنسان ما قد تتلف ولكن تلفها لا يؤدى إلى تلف الصورة الروحانية التي اكتسبت قبل أن تتلف وفي هذه الحالة يبقى المعقول مرتبطاً بالصور الروحانية المكتسبة، فلا يعقل إلا معها وفيها وإن كان ليس مرتبطاً باشخاص الموضوعات ذاتها وبذلك تندم الإضافة بينه وبين تلك الموضوعات وتبقى بينه وبين صورها الروحانية. وتصبح الإضافة بالنسبة إلى الإنسان المدرك الذي يحمل في نفسه هذه الصور الروحانية ولكن قد تتلف هذه الصور الروحانية إذا ما تعرض الإنسان للنسيان مثلاً وهنا ينقطع أي اتصال بين الشخص المدرك

والمعقول. "فاما العلوم فلا يمكن ذلك فيها لأنها يقين فزوالها إنما يكون بزوال حال الموضوع كالنسيان. ويتعرى الموضوع عنها وإلا فلا يمكن ذلك فيها لأنها كليات فليست في زمان ولأن العلم بها يقين فلا يمكن أن يستحيل بعناد وإنما يعدم إما بزوال الموضوع، وهو الإنسان أو بتغريبه عنها، وهو النسيان<sup>(١٨٤)</sup>.

ولما كان اتصال الإنسان بالمعقول إنما يكون بالصورة الروحانية وكانت الصورة الروحانية إنما تحصل بالحس كان المعقول مرتبطاً أشد الارتباط باصلة الحس وهذا ما يؤيده النوم كل التأييد، إذ أن المقولات تحصل أيضاً في النوم وتشعر بها الحال، ويحكم على حقيقتها فحينما يرى صورة السبع في النوم يقضي بأن ما يراه سبع<sup>(١٨٥)</sup>.

إذاً كنا قد أثبتنا سابقاً أهمية الإضافة في تحديد المقولات من حيث إنها تجعل المعقول مرتبطاً بالموضوعات التي هو معقول لها من جهة، كما تجعله من جهة أخرى مرتبطاً بخبرة المدرك.

ولما كانت المقولات المتولدة في العقل تحت تأثير الموضوعات الخارجية تختلف باختلاف عدد هذه الموضوعات والصفات الخاصة بكل منها لم يكن معقول نوع من الأنواع واحداً في جميع الناس. إن المعقول الواحد لا بد من أن يختلف في عقل زيد عنه في عقل عمرو بحسب خبرة كل منها بعدد موضوعات هذا المعقول وصفاته الخاصة فمثلاً المعنى الكلى الذى تدل عليه بلفظ "الفرس" إن هذا اللفظ معنى معقول. ولكنه لم يصبح معقولاً بالإضافة إلى أحد الناس. إلا بعد مشاهدة عدد معين من الأفراس. ولذلك كان المعنى الكلى "فرس" في ذهن عمرو غير المعنى الكلى "فرس" في ذهن زيد<sup>(١٨٦)</sup> وهذا المثال ينطبق على كل إنسان وبالنسبة إلى كل معنى كلى آخر. ومعنى ذلك أن المعقول الواحد ينكر بتكرر العقول التي تعقله ولاختلاف موضوعات

هذا المعمول في عقل هذا الإنسان أو ذاك والأمر كما يقول "ابن رشد" إنه باستاد هذه الكلمات إلى خيالات أشخاصها صارت متكررة بتكثّرها وصار معمول الإنسان عندي مثلاً... غير معموله عند أرسطو<sup>(١٨٧)</sup>.

ولو أننا فرضنا أن هذه المعمولات ليست متكررة بتكرر موضوعاتها أو كما يقول ابن باجة "إنه متى وضعنا كل معمول واحداً بالعدد لزم من ذلك رأى يشبه رأى أهل التناسخ... فيكون التعلم إذن لا يفيد كيما بل إنما يفيد كما إلى سائر الأشياء الشبيهة التي تلزم هذا الوضع<sup>(١٨٨)</sup>. لكنه يعود فيقول "وان نحن لم نضعه واحداً لزم ذلك الوضع أيضاً محالاته من ذلك أن يكون المعمول الذي عندي وعندك معمول وذلك المعمول يكون أيضاً عندي وعندك فيكون له معمول آخر وذلك إلى ما لا نهاية وما لا نهاية على هذا النحو غير موجود" فكيف نفسر أقوال ابن باجة هنا؟ إنه يقول أن المعمول متكرر وإذا لم ننزله متكرراً لزم من ذلك أمور شبيهة، ثم هو يقول إذا لم نضعه واحداً حدث من ذلك عدة محالات؟ في الواقع أن ابن باجة لم يكن متناقضًا هنا ومن أجل ذلك نراه في "رسالة الاتصال" يحوم حول مشكلة الواحد والكثير<sup>\*</sup> ولكن نفس أقوال ابن باجة تعرض بشيء من التفصيل لهذه المشكلة لما لها من علاقة وطيدة بالعقل وهل هو واحد أم كثير مما سنوضّح فيما بعد...

### الوحدة والكثرة:

يرى ابن باجة أن الواحد يقال على أنحاء مختلفة يمكن تصنيفها في مجموعتين كبيرتين: الواحد الشخص، الواحد المجرد<sup>(١٩٠)</sup> فالواحد قد يكون جسماً أو جمانيّاً وعندئذ يقال له شخص، مثال البياض، وقد يكن مجرداً عن الهيولي، فلا يكون شخصاً وإنما يجري مجراه مثل الكلمات وأنواعها.

## أ - الواحد الشخص:

إن الشخص الواحد قد يلحقه تغير لكن هذا التغير لا ينفي عنه صفة الوحدة وينظر واحداً فالإنسان مثلاً يوجد جنيناً ثم طفلاً ثم يافعاً ثم شاباً ثم كهلاً ثم شيخاً، وهو واحد رغم هذه التغيرات التي تعاقبت عليه. كذلك قد يصبح عالماً وقد كان جاهلاً. كما يصبح كاتباً وقد كان أمياً. وهو واحد لم يتغير. أكثر من ذلك إذا حدثت له بعض التغيرات الفسيولوجية كان تقطع يده أو رجلاه، أو يتزعزع منه عضو من الأعضاء أو حتى جميع أعضائه التي ليس بها قوام حياته. قيل مع ذلك أنه واحد<sup>(١٩١)</sup>.

## ب - الواحد المجرد:

أما الواحد المجرد فهو يقال على ما هو واحد بال النوع أو بالجنس أو بالعرض وبالجملة إنه يقال على كل ما اشتراك في كل ما والحقيقة أن أشخاص الخيل واحدة بال النوع، وأشخاص الحيوان واحدة بالجنس، وأشخاص جميع الأشياء البيضاء واحدة بالعرض، فالواحد هنا يكون واحداً حسب درجة التجريد التي يحددها النظر والوحدة تكون في هذا المقام وحدة عقلية<sup>(١٩٢)</sup>.

فما مصدر الوحدة هنا سواء كان الموضع مشخصاً أم مجرد؟ أو من أين أنت الواحدة لهذه الأشخاص والمجردات؟

إذا نظرنا إلى الأشخاص وجدنا أن الحس لا يمكن أن يكون هو مصدر الوحدة لأن ابن باجة يقول "إذا شاهدك الحس في حال من هذه الأحوال، ثم شاهده في حال آخر بعيده عنها لم يعلم هل هذا هو ذلك الواحد أم لا؟" مثل أن يشاهد طفلاً، ثم شاباً، فإذا ما به الإنسان واحد لا يلحقه الحس، بل إنما تلحقه قوة أخرى<sup>(١٩٣)</sup>.

ولكن ما هي القوة التي تلحق الشيء المدرك وتدركه واحداً رغم تغيره؟ إذا كان ابن باجة لم يشير صراحة إلى ذلك وإذا كان قد نفى أن الحس هو

مصدر الوحدة لم يبق أمامنا من مراتب القوى سوى الخيال والنطق فهل الوحدة مصدرها الخيال؟؟ . بالطبع لا لأن الخيال هو الحس في حال غياب المحسوس ولا يختلف عنه إلا من هذا الوجه . فلم يبق إلا النطق والنطق هو العقل فالعقل إذن هو مصدر هذه الوحدة إذ أنه يقوم بتركيب مجموعة من الإحساسات صادرة عن جزئيات ويضم بعضها إلى بعض ويتصور منها معنى عام فيستدل أنها معنى كلى واحد.

وما يقوم به العقل من خلع الوحدة على الأشخاص فإنه يقوم به على المجردات وسيوضح لنا ذلك فيما بعد عند ذكر مراتب العقول .

نعود إلى المشكلة التي أثرناها سابقاً وهي كيف يكون المعقول متكتراً وواحداً في آن واحد؟؟ فنقول أنه متكتثر من وجه واحد من وجه آخر . فهو متكتثر بتكتير موضوعاته واحد بال النوع . . . وإذا كنا نحاول تحديد طبيعة المعقول أكثر وأكثر فإننا نتساءل :

### هل للكليات (المعقولات) وجود خارج الذهن؟؟

إذا افترضنا أن المعقولات (الكليات) لها وجود خارج الذهن بمثيل تماماً وجودها في الذهن فإن افترضنا هذا سيقودنا حتماً إلى القول بأنه: إما أن تكون هذه الكليات قائمة بذاتها وليس لها نسبة إلى الأشخاص المحسوسة . ونحن قد عرفنا من قبل أن طبيعة المعقول أنه يقال على الأشياء الموجودة، فيلزم عن هذا الوضع أن لا يكون معمول الشيء هو الشيء وهذا محال وأما أن يكون الكل معاً موجوداً بذاته خارج النفس في الشخص . فإذا فرض ذلك الأمر فما هي التائج التي سترتب عليه؟؟

يقول ابن باجة إنه إذا فرضنا أن المعقول موجود في أشخاصه خارج النفس فإن الأمر لا يخلو من أحد محالين: أن يكون جزءاً من هذا الكل في

شخص شخص حتى يكون زيد له من معنى الإنسانية جزء آخر وهكذا في سائر الأفراد. فلا تكون الإنسانية محمولة على كل واحد منها حملًا ذاتيًّا وفي ذلك يقول ابن باجة «لكن ليس لها إلى إنسان إنسان نسبة تخص كلما عرض ذلك الصور الروحانية الخاصة»<sup>(١٩٤)</sup>.

وأما أن يكون الكل موجودًا بكليته في كل شخص من الأشخاص التي تدرج تحته. وهذا أيضًا محال. لأن ذلك معناه أن يكون المعمول متكررًا في نفسه. ويصبح لكل فرد من الأفراد معموله الخاص فلا يكون لها معقولًا واحدًا وقد أثبتنا سابقاً أن المعمول واحد بال النوع وإما أن توجد فيه الأضداد معاً إذا كان لكثير من المعمولات فينقسم بفضل متضادة وفي ذلك يقول ابن باجة: إن زيد إذا كان كريماً وكان عمرو لثيمًا فالمعمول منهما يوصف بأنه كريم ولثيم معًا وهذا ما لا يمكن<sup>(١٩٥)</sup>.

كذلك كيف يمكننا الاعتقاد بأن الكل جوهر قائم بذاته ومفارق وقد عرفنا أن من خصائصه أنه يقال في موضوع لا على موضوع فإن ما يقال على الموضوع إنما هو العرض والأعراض كما يذكر ابن باجة من خصائصها أنها سبب قوام المعنى وليس سببًا لوجود المعنى<sup>(١٩٦)</sup>.

وننتهي من هذه الافتراضات إلى أن المعمول لا وجود له خارج الذهن بما هو معمول وإنما بما هو محسوس وليس لكتليات الأشياء الحسية وعمولاتها وجود خارج الذهن والجزء هو سبب وجود الكل. وليس الكل هو سبب وجود الجزء إذ أننا أثبتنا سابقاً أن الأصل في الكتليات أنها عبارة عن إحساسات صادرة عن جزيئات يضم العقل بعضها إلى بعض ويتصورها معناً عاماً فيقول أنها تصورات مفهومات كليه بحيث إن هذا المفهوم العام لا يوجد له في الخارج كما كان موضوعه موجوداً أي أنه لا تتحقق لوجوده بالفعل إلا

في الذهن فقط فإن هذا يدل على أن الصلة بين المحسوس والمعقول إنما تنتهي وجود كليات مفارقة.

ولما كان ابن باجة يسوى بين مراتب العقل عند الإنسان وبين معانى الأشياء "إن إدراك الشيء هو الشيء" و"إن العقل بالفعل هو المعقول بالفعل" فإن المقولات تبعاً لذلك لها وجود حقيقى وأنها تدرك بذاتها (وهنا نرى تأثير أفلاطون على ابن باجة إلا أنه اختلف عنه في أن ابن باجة قد جعل هذه المقولات لها وجود حقيقى لكن في الذهن أما أفلاطون فقد جعلها خارج الذهن) ولما كانت هذه المقولات هي العقل فسيتضح لنا فيما بعد أن هذه المقولات تفكك كالإنسان وإذا هي فكرت أصبحت عقلاً مستفادةً وأما إذا وجدت بالفعل في العقل الهيولاني ولم تفك فهى عقل بالفعل. ويمكتنا إدراك هذه المقولات على أكمل وجه حينما تصبح جميع معارفنا أو الجزء الأكبر منها معقولة بالفعل وحيثنى تصبح المقولات الأولى صورة للعقل بالفعل أي أنها تصير عقلاً مستفادةً<sup>(١٩٨)</sup>.

#### ٤ - العقل:

العقل هو قوة في الإنسان تدرك طوائف من المعارف اللامادية فيعرف ماهيات الماديات، أي كنها لا ظاهرها. ويدرك ثانياً معانى عامة كالوجود والعرض والعالية والمعلوبيّة والغاية والوسيلة والخير والشر والفضيلة والرذيلة والحق والباطل ويدرك ثالثاً علاقات أو نسبة كبيرة ويدرك رابعاً مبادئ عامة في كل علم وفي العلوم إجمالاً ويدرك خامساً وجود موجودات غير مادية<sup>(١٩٩)</sup>.

وقد ذكر الفارابي عدة معانى للعقل لكننا اكتفينا بذكر أحد هذه المعانى وهو العقل الذي يذكره أسطوطاليس في كتاب البرهان فإنه إنما يعني به قوة النفس التي بها يحصل اليقين بالمقدمة الكلية الصادقة الضرورية لا عن قياس أصلأ ولا عن فكر بل بالفطرة والطبع أو من صباء ومن حيث لا يشعر من

أين حصلت فإن هذه القوة جزء ما من النفس يحصل لها المعرفة الأولى لا بفكر ولا أصلاً يتأمل واليقين بالمقدمات التي صفتها الصفة التي ذكرناها. وتلك المقدمات هي مبادئ العلوم النظرية<sup>(٢٠٠)</sup>.

ويحتل العقل في فلسفة ابن باجة مكان الصدارة وهو عنده جزء النفس الناطقة التي يمكنها إدراك الأمور الكلية مجردة من لواحقها المادية إذ يقول "إن العقل الذي يذكره أرسطو في السادسة من نيقوما خيا إنما هو حق لأن تفعل عنه الأفعال التي توجها الحكمة"<sup>(٢٠١)</sup>.

ويقول "... فإذا عقلنا ما هذه القوة التي نحكم بها على أشياء غير متناهية لم نشاهد منها إلا أشخاصاً قليلة أو لم نشاهد منها شخصاً أصلاً، تبين أن ذلك لا يكون بالوهم ولا بالتخيل فإن أكثر ذلك كاذب وإنما نعقلها لأن نتصور ما هي فإنما إلى الآن نتصورها بهذا الذي لها من هذه المقولات فهو بين عند من حاول صناعة المنطق أن قوله ما له هذا الأثر هو عقل"<sup>(٢٠٢)</sup>.

هذه القوة خاصة بالإنسان ولا توجد في سائر الكائنات الأخرى وهو بها يحصل (يحلل) ويركب جميع مدركاته حتى يتوصل إلى مدركات كلية تختلف كل الاختلاف عن المدركات الأخرى (حسية، خيالية) وكان باستطاعة هذه القوة أن تتشىء العلم المؤلف من هذه المعانى الجزئية.

هذا العقل لا نراه بذاته بل نرى أثره في غيره ولذلك نراه في بعض المقولات رؤية أقرب من ذاته وفي بعضها رؤية أبعد وقد يراه الرأفون برؤية متفاضلة على بصائرهم كما ترى الشمس على تفاضل الأبصار، فاما رؤية بذاته وهي عكمة كرؤبة الشمس دون متوسط<sup>(٢٠٣)</sup>.

من خصائص هذا العقل (نقصد هنا جزء النفس الناطقة) أنه متذكر بكثير مقولاته ذلك لأننا إذا كنا قد أثبتنا سابقاً أن تذكر المقولات يؤدي إلى

اختلاف عقل ريد عن عقل عمرو ومن ثم فإن هذه العقول متكثرة وهذا ما دفع ابن باجة إلى التوحيد بين العقل والمعقول ويقول ابن باجة إذا افترضنا أن هذا العقل واحد ترتب على ذلك نتائج خطيرة منها أن الآنسا موجودين والذاهبين والغابرين واحد بالعدد وهذا شنيع وعسى أن يكون محالاً<sup>(٤)</sup>.

وإذا كان ابن اجة لم يشر صراحة إلى أن النفس الناطقة تنقسم إلى العقل النظري والعقل العملي إلا أنها نجد أنه كثيراً ما يشير في نصوصه إلى نوعين من المعقولات أو الصور، معقولات لا تحصل إلا عن التجربة والتجربة لا تكون إلا بالإحساس أولاً والتخييل ثانياً (الصور الروحانية الخاصة)، ومعقولات عامة لا توجد لكل الناس على السواء بل إنها توجد في بعضهم حسب درجة تجردهم من العلاقات المادية يقول "إن الفضائل الفكرية منها عملية ومنها نظرية"<sup>(٥)</sup> وربما تكون هذه هي الإشارة الوحيدة التي يفهم منها أن هناك نوعين للعقل عقل عملي وأخر نظري.

#### ١ - العقل العملي:

وهو عبارة عن قوة النفس الناطقة التي تدرك المعانى وتوجهها إلى العمل ولما كانت هذه المعانى مستمدّة من التجربة والتجربة إنما تكون بالإحساس والتخييل فقد اتصفت هذه المعانى بالجزئية فهى إذن حادثة بحدوث القوة المدركة لها فاسدة بفسادها وقد اتضحت لنا معقولات هذه القوة عند حديتها عن الصور الروحانية الخاصة ومراتبها المختلفة، وأفعال هذه القوة تتجه كلها إلى العناية بالبدن وتمكيله بالصناعات والفضائل "فإن أكثر الصناعات وهى القوى والمهن مقتضية على هذا الصنف"<sup>(٦)</sup>.

والفرق بين الإنسان والحيوان فيما يتعلق بهذه القوة. أن الصور الخيالية التي توجد للحيوان إنما توجد له بالطبع يقول ابن باجة . . . وهي (المتخيلة) أيضاً مشتركة للإنسان. والحيوان غير الناطق الذي له صنعة أو يجرى مجرها

كالنحل والنمل والعنكبوت والإنسان. فهذه الحالة أما أن تحصل للحيوان بالطبع وذلك كالحيوان غير الناطق كالنحل وما يجري مجرد المهمة<sup>(٢٠٧)</sup>.

أما هذه القوة في الإنسان فهي تحصل بالاستبatement والتفكير<sup>\*</sup> ومنها ما يحصل باستبatement وهذه تخص الإنسان فقط فلا توجد لغيره وهذه إنما أن تكون بفكره كما يعرض ذلك كثيراً وتخص باسم الاستبatement ومنها ما يوجد دفعة وسمى الإلهام وما شاكل ذلك الاسماء<sup>(٢٠٨)</sup>.

وعن فائدة العقل العملي يقول ابن باجة<sup>\*</sup> والعملية على الإيجاز مهن وقوى والمهن كل ما استعمل فيه البدن كالتجارة والسكنافه وهذه إنما أعددت نحو معقولاتها لخدم غيرها فإن الصنائع المستعملة لغايتها لو لم تكن الغاية موجودة لكان وجودها باطلأً فهي بالطبع خادمة. وأما القوى فهي كالطلب والملاحة والفلاحة والخطابة هي وقود الجيوش وبين أن هذه قوى مرؤسة وأن قوة الجيوش إنما هو نحو صلاح المدينة لتعمل ما أعددت له والخطابة إنما أعددت لتعطى الإقناع فيما استتبطه الحكمة<sup>(٢٠٩)</sup>.

وبهذه القوة العملية تكون سائر الفضائل الشكلية إذ أن وجود هذه الفضائل كما يقول ابن رشد ليس شيئاً أكثر من وجود الحالات التي عنها تتحرك إلى هذه الأفعال على غاية الصواب<sup>(٢١٠)</sup>.

#### ٤ - العقل النظري<sup>\*</sup>:

والعقل النظري كما يقول ابن باجة لا يوجد لسائر الناس بل لقلة منهم، وهذا العقل ليس بعد أصلاً ليخدم به الإنسان شيئاً ما بوجه ولا على حال بل إنما هو معد ليكمل به ذلك المحرك الأول (العقل بالفعل)<sup>(٢١١)</sup> ويفرق ابن باجة بين مراتب أربعة للعقل وهي: العقل الهيولاني، والعقل بالفعل والعقل المستفاد، والعقل الفعال وكان يرى كالفارابي أن لكل عقل من هذه العقول

وظيفة مزدوجة فهو مادة من جهة وصورة من جهة أخرى، أى مادة للعقل الذي يليه وصورة للعقل الذي يسبقه، فهناك إذن نوع من التدرج في الوظائف العقلية لدى الإنسان فالعقل المستفاد هو الذي يفيض من العقل الفعال وهو لدى ابن باجة مادة للصور العقلية التي تفيض عليه ولكنه في الوقت نفسه صورة لعقل أدنى مرتبة منه وهو العقل بالفعل وهذا الأخير مادة له ولكنه من جهة أخرى صورة العقل الهيولاني<sup>(٢١٢)</sup> وهذه العقول من أدناها إلى أعلىها هي:

### أ - العقل الهيولاني:

يرى ابن باجة أن العقل الهيولاني ليس مجرد استعداد يحدث في الجسم كتبطة لاختلاط العناصر فيه على نحو خاص ولكنه جوهر يشبه المادة من جهة قبولة لصور الأشياء<sup>(٢١٣)</sup> أو هو مجرد استعداد نستطيع به أن نتصور المعقولات وندركها ومن خصائص هذا العقل أنه فان مثيل بالمادة<sup>(٢١٤)</sup> وهو هنا يتفق مع الفارابي الذي كان ينظر إلى العقل الهيولاني نفس النظرة التي نظرها له ابن باجة فيما بعد وهو يقول "أما العقل الإنساني الذي يحصل له بالطبع في أول أمره هبة ما في مادة معدة لأن تنقل رسوم المعقولات فهو بالقوة عقل وعقل هيولاني".<sup>(٢١٥)</sup>.

وقد ذكر ابن رشد أن ابن باجة أنكر البدعة القائلة بأن العقل الهيولاني ذات خالدة مشتركة بين جميع أفراد بني الإنسان<sup>(٢١٦)</sup> ذلك لأنه كان يرى أن هذا العقل فان وليس ارلياً لأنّ قوّة أو هيولي ومن خصائص الهيولي التغير وعدم الدوام.

### ب - العقل بالفعل:

فإذا ما حدثت المعقولات نتيجة إدراك العقل الهيولاني لها أصبحت معقولات بالفعل وأصبح لدينا عقل بالفعل يقول الفارابي "فإذا حصلت فيه

(أى في العقل الهيولاني) المعقولات التي أنتزعها عن المواد صارت تلك المعقولات معقولات بالفعل وكانت من قبل أن تنتزع من موادها معقولات بالقوة.. وتلك الذات إنما صارت عقلاً بالفعل بالتي هي بالفعل معقولات بالفعل وإنها عقل بالفعل شيء واحد بعينه<sup>(٢١٧)</sup>.

وإذا كان الفارابي يرى ذلك فإن ابن باجة يؤكد أنه إذا حصلت المعقولات بالفعل صارت حينئذ أحد موجودات العالم وعدت من حيث هي معقولات في جملة الموجودات<sup>(٢١٨)</sup>.

كذلك يسوى ابن باجة في العقل بالفعل بين العقل والمعقولات ويقول "المحرك الأول الإنساني هو العقل بالفعل وهو المعمول بالفعل فإن العقل بالفعل هو المعمول بالفعل"<sup>(٢١٩)</sup>.

ولقد وجه أبو البركات البغدادي نقده اللاذع في "كتاب المعتبر" للfilosofie المشائين فيما يتعلق بتقسيم النفس الباطفة إلى عقول هيولانية وعقول بالفعل. كما نقدم في قولهم إن العقل والمعمول واحد وقال من المؤكد أن العقل غير المعمول والدليل على ذلك أن العاقل إذا عقل فرساً فلا يمكن أن يصير هو فرساً أو يصير الفرس عقلاً وكذلك إذا عقل غيره من سائر الأشياء فإذا عقل أشياء كثيرة هل تصير هذه الأشياء الكثيرة مع العلم بأنه واحد وينتهي إلى إثبات أن العقل هو محل للمعقولات فهو هيولي لها وذلك كالنفس للصور التي تعلمها فالنفس محل لما تعلمه والأشياء كالصورة الحالة فيها ولا يختلف العقل عنها<sup>(٢٢٠)</sup>.

### جـ - العقل المستفاد:

وحيثما تصبح المعقولات قائمة في الذهن بحيث يدركها كما لو كانت غير خارجة عن ذاته فإنه في هذه الحالة يسمى عقلاً مستفاداً إذ هو العقل

بالفعل الذى عقل المعقولات المجردة وأصبح فى استطاعته أن يدرك الصورة المقارقة أى تلك التى لم تكن فى مادة أصلأً، كالعقل السماوية<sup>(٢٢١)</sup> فإن الأجساد الكائنة الفاسدة. خوادم للأجرام السماوية المستديرة من حيث هي غير كائنة ولا فاسدة وذلك كالاستطعات غير كائنة بكلها بل كائنة بأجزائها.. وإذا نحن تأملنا أجزاءها وهى الكائنة لزم من ذلك ضرورة صورة لا يمكن أن تكون فى مادة أصلأً<sup>(٢٢٢)</sup>.

ولما كان العقل المستفاد فى غنى عن المادة أصلأً بعكس العقل الهيولانى، والعقل بالفعل فهو وحده الجزء الحالى فى النفس وهو القريب من العقل الفعال<sup>(٢٢٣)</sup>. وأما هذا العقل المستفاد فلأنه واحد من كل جهة فهو فى غاية البعد عن المادة لا يلحقه التضاد كما يلحظ الطبيعة ولا العمل بالتضاد كالنفس البهيمية ولا يرى الناطقة التى تعقل المعقولات الهيولانية المتكررة فهو أبداً واحد أو على سنن واحد فى لذة صرف وباه وسرور، وهو مقوم للأمور كلها والله عنه راض أكمل ما يكون الرضا<sup>(٢٤)</sup>.

ولما كان هذا العقل حالداً وأزلياً كان علمه حالداً وأزلياً ولا يمكن فيه النسيان ولكن تبين أن العلم الأقصى الذى هو تصور العقل وهو وجود العقل المستفاد لا يمكن فيه النسيان اللهم إلا أن يكون ذلك خارجاً عن الطبيع<sup>(٢٥)</sup>.

ومن خصائص صورته الروحانية أو معقولاتة أنها واحدة بال النوع وهى موجودة أبداً وكانت غير كائنة ولا فاسدة بل ساكنة وذلك على العكس من معقولات العقل الهيولانى والعقل بالفعل فلما كان من خصائصهما إدراك المعقولات مع علاقتها بالمادة فإن هذه المادة إذا فنيت فقد فنياً معها أما العقل المستفاد فلأنه قد بلغ مرتبة يستطيع عن طريقها تلقى المعقولات مباشرة من العقل الفعال ويصبح بغيرى عن المادة فلا يفنى بفناها. ومن هنا كانت النفس

عند ابن باجة ليست خالدة إلا إذا بلغت مرحلة العقل المستفاد وأصبحت قادرة على الاتصال بالعقل الفعال فتصبح حيّة بعد أن كانت مادية فكان الخلود هو خلود الفكر وليس البدن <sup>فَبَيْنَ أَنْ ذَلِكَ الْعُقْلُ الَّذِي لَا يَدْرِكُهُ الْبَلْيُ وَلَا السَّنُّ وَلَا سَائِرٌ مَا كَبَ فِي النَّفْسِ . . . وَإِذَا كَانَ كَذَلِكَ لَا يُمْكِنُ الْجَسْمُ قَبْوَهُ إِلَّا بَعْدَ وُجُودِ هَذِهِ الْقُوَى فِيهِ فَإِنَّ الْمَدْرَكَ لِذَلِكَ هُوَ هَذِهِ الْقُوَى فَإِنَّ ذَلِكَ لَيْسَ عَلَى أَنْ كُلَّ وَاحِدَةٍ مِّنْ هَذِهِ الْقُوَى تَرْتَبَ فِيمَا قَبْلَهَا حَتَّى يَكُونَ الْأُولُ مَادَةً وَالثَّانِي صُورَةً بَلْ ذَلِكَ أَنْحَاءً مِّنَ الْوِجُودِ مُتَفَاضِلَةً مُتَابِيَّةً فَلَذِلِكَ لَا يَفْسَدُ بَفَسَادٍ مَا قَبْلَهُ</sup> (٢٢٦).

وللحوق على العقل الفعال يستخدم ابن باجة القياس البرهانى فإذا كان الإنسان هو الكائن الوحيد الذى يتميز عن سائر الكائنات بالفكر فقد تميزت أفعاله بالاختيار والترتيب والنظام لأن الفكر يدرك هذه العلاقة السببية التى يترتب عليها الترتيب بين الحوادث وانتظامها <sup>(٢٢٧)</sup> فإذا قصد الفكر إيجاد شيء من الأشياء لا بد وأن يضع فى اعتباره سببه أو علته أو مبادئه التى يقف عليها وبدون هذه المبادئ لا يمكن وجود هذا الشيء لكن هذا المبدأ الذى لذلك الشيء قد يكون له مبدأ آخر من تلك المبادئ لا يوجد إلا متأخراً عنها وقد يرقى ذلك أو يتنهى . فإذا انتهى إلى آخر المبادئ وشرع في العمل الذى يوجد به ذلك الشيء بدأ بالمبادأ الأخير الذى انتهى إليه الفكر فكان أول عمله ثم تابع ما بعده إلى آخر المسيرات التى كانت أول فكرته وهذا معنى قولهم : أول العمل آخر الفكرة . وأول الفكرة آخر العمل <sup>(٢٢٨)</sup> . فلا يتم فعل الإنسان فى الخارج إلا بالفكرة فى هذه المرتبات التى يتوقف بعضها على بعض ثم يشرع فى فعلها وأول هذا الفكر هو المسبب الأخير وهو آخرها فى العمل وأولها من العمل هو المسبب الأول وهو آخرها فى الفكر ومن أجل ذلك يحدث انتظام الأفعال الإنسانية .

فإذا ما تبعنا هذا المنهج القياسي الذي استعان به ابن باجة من أجل الوقوف على العقل الفعال أمكننا إدراك وجود صورة ليست في مادة أصلًا..  
إلا؟

#### د - العقل الفعال:

إذاً كنا قد أثبتنا سابقاً أن العقول الهيولانية متكثرة فإن هناك عقلاً غير متكثر هو العقل الفعال فهذا العقل واحد لأن معقوله واحد ومعقوله هذا هو بعينه وفي هذا الصدد يقول ابن باجة "فاما العقل الذي معقوله هو بعينه فذلك ليس له صورة روحانية موضوعة له فالعقل يفهم منه ما يفهم من المعقول وهو واحد غير متكثر إذ قد خلا من الإضافة التي تناسب بها الصورة في الهيولى" (٢٢٩).

ويشغل العقل الفعال في نظرية المعرفة عند ابن باجة نفس المكان الذي كان يشغله من قبل في هذه النظرية بعينها لدى كل من الفارابي وابن سينا والغزالى فهذا العقل صورة مجردة عن المادة غير قابلة للانقسام فعمله واحد لا يتعدد بتنوع الأجناس والأنواع التي تفيض منه فإذا تعددت صور الأشياء أو معانيها فذلك يرجع إلى وجودها في المادة وتلك الأخيرة على ما يرى أرسطو هي السبب في اختلاف الأفراد ولكن هذه الصور الراهنة التي توجد في الأشياء المادية ليست في العقل الفعال سوى صورة واحدة مجردة أو مفارقة لكن لا يبني أن نفهم هنا أن معنى هذا التجريد هو معناه عند أرسطو أى أنها لم تكن موجودة في المواد ثم انتزعت منها (٢٣٠) بل هي صورة مفارقة هي دائماً مفارقة ولم تكن في مادة أصلًا وهي كالعقول السماوية..

ومن خصائص هذا العقل أنه يعد صورة للإنسان (٢٣١) ويثبت ابن باجة وجود صورة ليست في مادة أصلًا ولكنها ملائمة للصورة الهيولانية وسبب لوجودها من أربعة أنحاء:

١ - أن الأجسام الكائنة الفاسدة خاضعة للأجرام السماوية ومشتقة من الأسطقسات وهي غير كائنة ولا فاسدة. ويمكننا أن ننظر إلى هذه الأسطقسات من وجهين: وجه كلٍّ، وأخر جزئيٍّ فهو من الجهة الجزئية تتألف من الموجودات المادية الهيولانية المكونة لاجسام هذا العالم، وإذا نظرنا إليها من ناحية كونها وجدنا أنه لا بد من وجود صورة لها في العقل وهذه الصورة بالضرورة غير مادة وأنه لا يمكن أن توجد في العقل صورة مادية، وإنما هي تحزيقات عقلية لما هو موجود بالفعل في العالم المادي فكأن هذه الاستطسات غير كائنة بكلها بل كائنة بأجزائها وهذا يثبت وجود صورة ليست في مادة ولكنها ملائكة للصور الهيولانية وسبب لوجودها (٢٣٢).

٢ - إذا وجد عنصر من العناصر المكونة للعالم. وخرج عن هذا العنصر أو الفعل موجود آخر فإن هذا الموجود المكون يشبهه من ناحية اتصافه بنفس الصفات الجوهرية ولكنه يختلف عنه في اتصافه بالصفات العرضية وهذا يعني أن المفعول لا يتفاعل عن فاعل بعينه لكن عن كل فاعل من ذلك النوع فهو إذن له اتصال بالمعنى الكلى فكأن الانفعال هنا مرده إلى المعنى الكلى القائم في الفاعل وليس إلى الفاعل من حيث هو كائن جزئيٌّ (٢٣٣).

٣ - تميز القوة الناطقة في الإنسان عن القوة المتخيلة في الحيوان في أن الإنسان يمكنه التمييز بين المعنى الكلى. والمعنى الجزئي عن طريق العقل أما الحيوان فعلى الرغم من وجود القوة المتخيلة لديه إلا أن هذه القوة لا تصل إلى مستوى العقل في التمييز فالحيوان مثلاً يطلب الطعام والشراب لكنه لا يميز بين المعنى الكلى لهذا الطعام وجود الطعام بالفعل في الواقع "فهو لا تطلب ما يعينه ولا غذاء

يعينه بل تطلب الماء والغذاء لما فيه من معنى الإرواء والإشباع الكلى ولذلك غلط جالينوس كما يقول ابن باجة حين ظن أن الحمار يدرك الطريق الكلى ومرجع ذلك أنه اعتقاد أن القوة المتخيلة هي للعقل (٢٤).

٤ - أن العقل لا يدرك الموضوع الجزئى ما لم يكن له محمول كلى فاما إذا لم يحصل على شيء فإننا لا نراه ولا هو مدرك لنا. إلا أنها فى إدراك الموضوع الجزئى تحتاج إلى قوة الحس أولاً. فالجسم مثلاً هو مدرك وليس بإدراك وهو أول المدركات والألة التى أدركته هي الحس الجزئى. لكنه يحتاج فى إدراك هذا الإدراك إلى التخيل فهو إذن يدرك بغير القوة التى تدرك وسبب ذلك هو الأزدواج الناجم فى الموضوع عن صلته بال المادة. أما العقل فإنه على نقىض ذلك فهو يدرك ويدرك أنه يدرك بقوة واحدة لذا استحال أن يكون جسمًا أو قوة فى جسم ووجب أن يكون صورة لا فى مادة يقول ابن باجة "فليكن المدرك العقلى "أ" وليكن على إدراكتها "ب" و"ب" إذن ضرورة غير "أ" لكن "ب" تدرك فليكن إدراكتها، "د" فهي غير "ب" و"ج" تدرك فليكن إدراكتها "د" فهي غير "ج" وهذا قائم إلى ما لا نهاية. فسنصل ضرورة إما إلى إدراك لا يمكن أن يدرك وإما إلى إدراك يدرك بذاته لا بغيره فيكون المدرك والإدراك واحداً (٢٥).

وهنا يصل ابن باجة إلى أن المفارقة يمكن أن توجد فى أشياء منسوبة إلى الأمور الھيولية لكنها نسبتها إلى هذه الأمور ليست كنسبة الصورة إلى المادة أى أن اتصالها بالهيولى ليس اتصالاً فى جوهرها مثلما يقال فى العقل الفعال أنه فى المدى والبذر (٢٦)، ولذلك يقول ابن باجة فالقوة المضورة فى المدى قوة عقلية لأن فيها النوع مجرداً ويؤيد قول ابن باجة ما ذكره تلميذه ابن

الإمام في الحاشية من قوله "إن القوة التي تفعل الصورة الحاصلة في النوع ليست قوة لجسم بل هي عقل بالفعل مفارق"<sup>(٢٣٧)</sup> ويرد ابن باجة على تساؤل أرسطو هل هي مما تفارق أو ليست جملة مفارقة "بقوله ... إن وجد للنفس فعل تختص به دون الجسد أمكن أن تفارق"<sup>(٢٣٨)</sup>.

إذا كنا قد أثبتنا شيئاً من حقيقة هذا العقل وكيف نبرهن على وجوده فإننا هنا نتساءل ما هي حقيقة فعل هذا العقل؟؟

يقول ابن باجة إن للعقل فعلين: أحدهما من حيث هو مفارق وهو أن يعقل ذاته على ما هي عليه العقول المفارقة من عقلها ذواتها وكون العاقل والمعقول منها شيئاً واحداً من كل جهة والثاني أن يعقل المعقولات التي في العقل الهيولاني أعني أن يصيّرها من القوة إلى الفعل فكان هذا العقل هو الذي ينقل العقل الإنساني من مجرد الاستعداد إلى مرتبة العقل المستفاد بمحاولة هذه العقول الإنسانية تحصيل الصورة العقلية<sup>(٢٣٩)</sup> فكان الغاية الإنسانية عند ابن باجة هي أن يعقل الإنسان معقولات هذا العقل وهذا يدعونا إلى التساؤل هل معقولات هذا العقل تماثل معقولات العقول الأخرى؟؟؟

بالطبع لا لأن ابن باجة يعتقد أن معقول هذا العقل إنما هو الحياة الآخرة وما فيها من سعادة وهو يقول "والنظر من هذه الجهة هو الحياة الآخرة وهو السعادة القصوى الإنسانية المتجدة... . وعند ذلك يشاهد ذلك المشاهد العظيم"<sup>(٢٤٠)</sup> وما دام هذا المشاهد العظيم واحداً كان لا بد لمعقوله من أن يكون واحداً وللعقل الذي يعقله من أن يكون واحداً أيضاً... . فإذا كان العقل نحو هذه الغاية كان عن الرأى وكان عن شيء أبدى فكان أيضاً إلى ذلك الشخص الفاعل بهذا الأبدى على قدر قريبه منه فكان ذلك العقل أبداً بذلك من هذه الوجه لأن ما به قوامه أبدى سواء كان قريباً أو بعيداً<sup>(٢٤١)</sup> ويقول "ولا كان النظر إلى الشيء وأن يعقل الشيء إنما يكون بأن يحصل

للناظر معنى الشيء ويجده عن هيولاه وكان المعنى الذي نريد أن نعقله هو معنى ولا معنى له، وكان فعل هذا العقل هو جوهره ولم يكن يمكن فيه أن يليل ولا يفسد، وكأن المحرك فيه هو المتحرك بعينه كان على ما يقوله الإسكندر في كتابه "في الصور الروحانية" راجعاً على نفسه وكان ذلك واحداً بالعدد وكان هو المحرك الأول مثلاً ومن كان مثله صار واحداً بالعدد كثيراً بالألات الروحانية كانت أو الجسمانية<sup>(٢٤٢)</sup>.

تلك هي مراتب العقول الإنسانية كما ذكرها ابن باجة فهناك عقول كثيرة وهي العقول الهيولانية إلى جانب عقل واحد بالفعل هو العقل الفعال فما هي علاقة هذه العقول المتراكمة بذلك العقل الواحد وكيف يتم الاتصال هل تتلقى هذه العقول صور المعقولات من العقل الفعال مباشرة باستخدامها طريق العلم والمعرفة أم أن العقل هو الذي يفيض بمعرفة وصورة على العقول؟؟.

وإذا فرضنا أن العقل الهيولياني بمراتبه يتصل بالعقل الفعال ويستمد منه المعرفة فهل يكفي أن يتحد ما هو كائن فاسد بما هو خالد أزلي؟؟ وإذا كان العقل الفعال هو الذي يفيض بمعرفة على العقل الهيولياني إلا يعتبر نوع من الإلهام وهو ما كانت الصوفية تروم وقد أنكره ابن الصانع عليهم؟؟.

لا شك أن هذه التساؤلات تثير الكثير من الغموض حول موضوع الاتصال عند ابن باجة مما سنوضحه في الفصل الثالث.

\*\*\*

## **الفصل الثالث**

### **مشكلة الاتصال**

ويتضمن :

تمهيد

- ١ - نظرية الاتصال الفارابية.
- ٢ - مشكلة الاتصال لدى ابن الصائغ.
- ٣ - مشكلة الاتصال لدى ابن رشد.
- ٤ - ابن باجة بين الفارابي وابن رشد.



بعد ابن باجة ومن بعده "ابن رشد" من الفلاسفة الذين ألفوا رسائل خاصة في إمكان الاتصال "أى اتصال الإنسان بالعقل المفارق وقد ذكر ابن أبي أصيبيعة" كتاباً منسوباً لابي بكر ابن الصانع" بعنوان "اتصال العقل بالإنسان" وكان قد ذكر له أيضاً مؤلفاً بعنوان "فصل عن تضمن القول عن اتصال الإنسان بالعقل". فالطريقان متعاكسان وليس للرسالة عنوان من وضع المؤلف فهي تبدأ بعبارة "من كلامه رضى الله عنه في اتصال العقل بالإنسان خطاب به بعض إخوانه فقال... وهذا العنوان من وضع الناسخ. وربما يكون الكتابان واحداً وإن اختلف المترجمون في تحديده" (٢٤٤).

ولا شك أن عدم تحديد عنوان الرسالة واختلاف المترجمين فيه، قد جعل الباحثين يختلفون في تحديد السبيل التي سلكها ابن الصانع في الاتصال فكلا العنوانين يحدد مسلكاً خاصاً للاتصال، وكل طريق منها يختلف اختلافاً جوهرياً وأن اتفقت الغاية وهي الاتصال، مما يجعل المشكلة أكثر عموماً خاصة وأن ابن باجة لم يحدد أى الطريقين قد سلكه، ولم يشر إلى ذلك صراحة من خلال نصوصه، وإذا حاولنا أن نساير الغنوانيين ونوفق بينهما بدت لنا المشكلة أكثر صعوبة إذ أن القول بأن عنوان الرسالة هو "اتصال الإنسان بالعقل" يساير الطريق الذي سلكه ابن باجة في نظرية المعرفة والذي يتلخص في ارتقاء الإنسان بمعارفه من الجزئيات إلى الكليات فهو يبدأ من المحسوس حيث يقوم الحس في هذه المرحلة بانتزاع صور المحسوسات وتظل هذه الصور على علاقتها بمادتها إلى أن تدخل في نطاق الخيال فيجردتها بدوره تجريدياً أشد من المادة حتى تصل إلى العقل فيقوم بتجريدها تجريدياً تماماً عن المادة وتصبح المعانى أو المعقولات كلية بعد أن كانت جزئية إلا أن نظرية

المعرفة لا تقف عند هذا الحد بل إننا نجد أن هذه المقصولات لما كانت بطبعيتها لا توجد خارج الذهن وإنما هي داخله فإنه في مرحلة الإدراك العقلي نجد أنها قد تكون بالقوية وقد تكون بالفعل. على أن ما بالقوية يقتضي دائمًا محركًا يخرجه من القويا إلى الفعل كما يتضح لنا ذلك من مذهب ابن باجة الطبيعي ومن أجل ذلك نجد أن هذه المقصولات في تجربتها تمر بمراحل العقل الأربع بتأثير من العقل الفعال المحرك لها والذي كان له الأثر كل الأثر في خروجها من القويا إلى الفعل. ولذلك جعله ابن باجة صوره للعقل المستفاد وهو آخر مراحل العقول الإنسانية وشبه فعله تمثيلًا مع أرسطو بفعل الشمس في البصر. ذلك هو الطريق الأول للوصول وقد أشار إليه ابن باجة بقوله "فالإنسان له أولاً الصورة الروحانية على مراتبها ثم بها يتصل بالمعقول ثم يتصل بهذا المعقول بذلك العقل الآخر، فالارتفاع إذن من الصور الروحانية يشبه الصعود فإن كان يمكن أن يوجد الأمر بالقصد أشبه الهبوط" <sup>(٢٤٥)</sup> وربما كان هذا النص يشير صراحة إلى أن هناك طريقين للاتصال.

أما إذا افترضنا أن عنوان الرسالة هو اتصال العقل بالإنسان "كان ذلك يمثل الطريق الهابط وهو الذي يفترض أن الصورة المعقولة كانت موجودة في العقل الفعال يهيأها للعقل الإنساني، والمعرفة بناء على ذلك لا تحصل إلا بفيض من العقل الفعال واهب المعرفة هذا الطريق الهابط قد أشار إليه ابن باجة ببعض النصوص الغامضة لكنه لم يفصله لنا تفصيلاً يتضح معه تقريرنا بأنه سلك هذا الطريق.

من هذه الإشارات التي تويد طريق الإلهام أو الفيض منها "المقصولات وحصول القويا الناطقة بالفعل هي موهبة الله التي هي مثل ضوء الشمس وبيصر بها ويرى مخلوقات الله" ويقول أيضًا والتفاصل في موهبة الله التي

بها تبصر القوة الناطقة تقارب بحسب ما يعطي الله أیضًا في أول خلقه  
الإنسان من الاستعداد لقبول الموهبة التي بها تبصر القوة الناطقة<sup>(٢٤٦)</sup>.

وهذه الإشارات يفهم منها أن في النفس استعداد لقبول المعرفة وأن  
النفس مفطورة على بعض المعقولات أو المبادئ التي تجعل المعرفة ممكنة ثم  
تعمل الحواس عملها ويحصل الإدراك ثم تنتقل الصور من حالة إلى حالة  
حتى تصبح مجردة تجريدياً تماماً و يصل إلى العقل بالقوة فيعقلها ويصبح بها  
عقلأً بالفعل وتصبح هذه الصور معقولات بالفعل لكن العقل لا يتنتقل من  
القوة إلى الفعل إلا بتأثير عقل آخر هو العقل الفعال واهب المعرفة وهذا نجد  
المعرفة تسم بـ إشراقية.

فإن كان الطريق الأول يمثل المذهب العقلي في الاتصال فإن الطريق  
الثاني يمثل المذهب الإشراقي (الصوفى) وبين حاجة في مؤلفاته قد هاجم  
المتصوفة (خاصة الغزالى) الذين يمثلون هذا الاتجاه الصوفى وأخذ عليهم  
أنهم يقولون بأن غاية الإنسان القصوى هي عين الجمع، ومنه إجماع القوى  
الحسية الثلاثة وهي الحس والخيال والتذكرة. ولذلك قصروا عن إدراك الصور  
الروحانية المحضة بالسبل العقلية واستعاضوا عنها بالصور الروحانية الخيالية.  
كما أنهم يقولون أن الغاية من معرفة الحق هي الالتذاذ<sup>(٢٤٧)</sup>.

ورغم أن بعض المحدثين قد أثبتوا بعض التصوص الغامضة أن ابن  
باجة ينفي طريق الهبوط<sup>(٢٤٨)</sup> مثل قوله .. فإن كان من وصل الرتبة ممكناً فيه  
أن يعود فيحيط لو كان ممكناً ذلك لكان ذلك تحريراً وتحريكاً. ولكن ذلك غير  
ممكن فيه ولذلك يقول بعض رؤساء المتصوفين "لو وصلوا ما رجعوا" ولكن  
يمكن عند أرسطوا ومن جرى مجرأه الحال الشبيهة بالهبوط والرجوع وأمثال  
المعنى الذي تدل عليه هذه الأسامي للعقل عند تلك الرتب المتوسطة، وذلك  
من حيث له أحوال الصعود<sup>(٢٤٩)</sup>.

ويستند هؤلاء إلى أن هذا النص يشير إلى أن طريق الهبوط غير ممكن وإذا أمكن فهو لا يمكن من حيث اتصال العقل الفعال بالعقل الهيولاني بل من حيث مقدرة من وصل إلى هذه المرتبة على الهبوط، مثل مقدراته على الصعود، من حيث تمكنه من العمل عن تلك الرتب المتوسطة التي تقع بين الطرفين: الصورة الروحانية والاتصال بالعقل الفعال.

ولكتنا لا نتفق مع هؤلاء الباحثين الذين لم يتجرروا الدقة وأصدروا حكمهم بصورة سريعة ولو كان هذا الحكم صحيحاً لما خفى عن فيلسوف قرطبة (ابن رشد) ولما كان هناك أى داع لأن يذكر ابن رشد الطريق التى سلكها ابن باجة ووصفها فى بادئ الأمر بأنها حق حيث يقول "اما الطريق الذى رام أبو بكر سلوكها فى رسالته فهي حق" <sup>(٢٥٠)</sup> ولا أن يقوم بتلخيصها فى كتاب النفس ولو كان هذا الطريق هو الطريق العقلى لما ذكر ابن رشد طرقته الخاصة فى الاتصال ولما قال عن ابن الصانع أنه وصل فى آخر أمره إلى أن جعل الاتصال من مواهب الله. فوقع فيما وقع فيه الصوفية من الخروج عن النظام资料 الطبيعى المعقول. مما جعل ابن رشد يعدل عن هذا الطريق وكان سبب عدوله كما أوضحتنا أنه يسلك مسلك الصوفية ويخرج الإنسان عن دائرة العلم الطبيعى <sup>(٢٥١)</sup>.

وإذا كنا قد عرضنا وجهات النظر المختلفة فيما يتعلق بمشكلة الاتصال فإننا سنرجى وجه نظرنا بعد أن نعرض الطريقة التى سلكها ابن الصانع، إذ أن الأمانة العلمية تقضى منا ذلك، ولكن تكون أكثر موضوعية فإننا سنعرض وجهة نظر الفارابى فى تلك المشكلة على أساس أن نظريته فى الاتصال تعد المنبع الذى استقى منه سائر فلاسفة الإسلام بلا استثناء تلك النظرية.

## ١ - نظرية الاتصال الفارابية:

وتميز نظرية الفارابي في الاتصال بأنها قائمة على أساس نظرى عقلى فليس تتصوفة بالتصوف الروحى البحث الذى يقوم على محاربة شهوات الجسم والبعد عن اللذائذ لتطهير النفس، وإنما هو تصوف نظرى يعتمد على الدراسة والتأمل. وطهارة النفس تتم عن طريق العقل والأعمال الفكرية، وواضح أنه ليس في مكنته الناس جميعاً الصعود إلى مرتبة هذه السعادة ولا تبلغها إلا النفوس الطاهرة المقدسة التي تستطيع أن تصعد إلى عالم النور والبهجة فهناك إذن نفوس لديها استعداد لقبول المعرفة التي يهبها العقل الفعال واهب الصور وهو الذي ينقل العقل الهيولاني من القوة إلى الفعل حيث يكون معداً لتصير هذه المعرفات يقول الفارابي<sup>٢٥٣</sup> . وليس في جواهرها كفاية في أن تصير من تلقاء نفسها معمولات بالفعل ، ولا أيضاً في القوة الناطقة .. بل تحتاج أن تصير عقلاً بالفعل إلى شيء آخر ينقلها من القوة إلى الفعل .. . والفاعل الذي ينقلها من القوة إلى الفعل هو ذات ما جوهره عقل ما بالفعل ومقارن المادة .. . متزلته من العقل الهيولاني متزلة الشمس من البصر .. . وفعل هذا العقل المفارق في العقل الهيولاني شيء بفعل الشمس في البصر فلذلك سمي العقل الفعال<sup>٢٥٣</sup> .

وهكذا فالمعرفه عند الفارابي تحصل بغير من العقل الفعال، وهي في هذه الحالة تعد معرفة إشراقية، وإذا كان ابن سينا قد جاء بعد الفارابي ودعم هذا الاتصال وأقامه على الدراسة والتأمل والنظر مع الاحتفاظ بمكان للعقل العملى فإن ابن باجة وابن طفيل يوسعان الجانب العقلى بعض الشيء مع التركيز على التأمل والنظر.

## ٢ - مشكلة الاتصال عند ابن الصافع:

لما كانت المعقولات أولاً بالقوة وثانياً بالفعل، كان لابد لها من محرك يخرجها من القوة إلى الفعل إذ أن ما هو بالقوة لا يستطيع الانتقال إلى الفعل من تلقاء نفسه بل لابد أن يتقلّل تحت تأثير كائن آخر هو دائمًا بالفعل طبقاً لمذهب ابن باجة الطبيعي. هذا الكائن هو العقل الفعال . . . وكان هو المحرك الأول مثلاً ومن كان مثله صار واحداً بالعدد كثيراً بالألات الروحانية كانت أو الجسمانية" وإذا كنا قد ذكرنا أن مراتب المعرفة عند ابن باجة ثلاثة وهي الصورة الروحانية، والمعقول، والعقل الآخر (الفعال) وأن سبيل الارتفاع من هذه المراتب من المعرفة توازيها مراتب نصف النايس بحسبها وهي تبدأ من المعقول في ارتباطه بالصورة الهيولانية ثم تنتقل إلى المعقول في صورته المجردة ثم تصل إلى مرتبة الاتصال بالعقل الفعال. فكان ابن باجة هنا يذكر منازل ثلاثة للاتصال وهي المرتبة الجمهورية - المرتبة النظرية - ومرتبة السعداء أو الواسطلين (٢٥٥):

### أولاً، المرتبة الجمهورية:

يطلق ابن باجة على هذه المرتبة (الطبيعية) وأشخاص هذه المرتبة يكون المعقول عندهم مرتبطاً بالصور الهيولانية، وكما يقول لا يعلمونه إلا بها وعنها ومنها أولها فهم لا يدركون هذا المعقول إلا إذا أدركوا الصور الهيولانية التي هي أصل له. أى أنهم لا يدركون المعقولات إلا بالإضافة إلى موضوعاتها وقد ذكرنا سابقاً أن هذه المعقولات تختلف من شخص زيد إلى شخص عمرو مما يؤدي إلى اختلاف معقولات كل منهما وهذا يؤدي بنا إلى القول بأن هذه المعرفة في هذه المرحلة تمثل المرتبة الدنيا في المعرفة يقول ابن باجة " وكذلك من يعلم العلم الطباعي فحاله من المعقولات حال الجمهور إذ اتصالهم بالمعقولات بوجه واحد وعلى سنن واحد، وإنما يتفاوتون على قدر تفاضل

التصور. كحالهم عند تصور القوة الخيالية والحس المشترك فإنهم عند ذلك يحضرون صورة روحانية لشخص ما ثم ينظرون فيها من جهة ما هي موجودة ذلك لا من جهة أنها مدركة في شيء ما هيولاني فإذا أدركوا معقولها لم يدركوه إلا بتلك الصور وهي فاسدة فلو أمكن أن يكون لهذه نسيان لذهب معقولها لذهابها عند التصور أي لا يتصل الهيولاني بالمعقول إلا بتوسط الصور الروحانية وهذه أيضاً هي الطريق الأول التي هي بالطبع مشتركة بينهم وبين الجمهور<sup>(٢٥٦)</sup>.

#### ثانياً، المرتبة النظرية:

وهي في ذروة الطبيعة، إلا أن الجمهور ينظرون إلى الموضوعات أولاً إلى المعقول ثانياً، ولأجل الموضوعات والنظار الطبيعيون ينظرون إلى المعقول أولاً إلى الموضوعات ثانياً، ولأجل العقولات تشبيهاً فلذلك ينظرون إلى المعقول أولاً ولكن مع المعقول الصور الهيولانية والفرق بين المرتبتين أنه في المرتبة النظرية يرى صاحبها المعقول الصور الهيولانية<sup>(٢٥٧)</sup> والفرق بين المرتبتين أنه في المرتبة النظرية يرى صاحبها المعقول ولكن بواسطة كما تظهر الشمس في الماء فإن المرئى في الماء هو خيال الشمس وليس الشمس، أما الجمهور فهم يرون حيال حاله مثل أن تلقى الشمس ضؤها على الماء ثم ينعكس الخيال على مرآة ويرى الشخص الصورة في المرأة فكان إدراك الصورة في المرتبة الثانية يختلف عنه في الأولى.

ويرى ابن باجة أن هذه المرحلة هي مرحلة العلم بمعنىه الصحيح وأن القضايا المستعملة في العلوم يجب أن تتضمن المحمول والموضع فتكون قضايا كلية<sup>(٢٥٨)</sup>.

وهي المرتبة الثالثة التي بعد المرتبة النظرية وقد خصها ابن باجة للسعادة لأنهم هم الذين يمكنهم رؤية الشيء بنفسه وفي هذه المرتبة يرفض صاحب العلم الطباعي مرتقى آخر فينظر في المعقولات لا من حيث المعقولات تسمى هيولاني ولا روحانى، بل من حيث المعقولات لا من حيث هي معقولات أحد موجودات العالم فأنزل أنه يحصل له منها معمول ما تكون نسبته إلى المعمول الموضوع نسبة ذلك المعمول الموضوع إلى شخصه حتى يكون ذلك النوع من المعقولات وسطاً في النسبة فذلك المعمول الثالث في الرتبة إنما يتصل الإنسان به بالمعمول الأول وبه يراه<sup>(٢٦٠)</sup>.

وفي هذه المرحلة يستطيع الإنسان أن يحصل على الضوء الذي هو أصل كل رؤية فتتبدى له أمور كثيرة لا تتبدى لسواء وفي هذا الصدد يقول ابن باجة. فكتب أنا إذا لم يكن لنا ضوء كنا نجد في بصرنا عمي والعمى سوء والفرق بين سعي البصر في الضوء وبين سعيه في الظلمة معلوم بنفسه فكذلك الجاهل ومن ليس عنده علم بالشيء<sup>(٢٦١)</sup>.

فالواصل إذن إلى هذه المرحلة هو العالم، والمتردد دون الوصول إليها هو الجاهل والعالم أشبه ما يكون بالبصر في الضياء. والجاهل أشبه بالتلمس طريقة في الظلام. ويسوق لنا ابن باجة هذا التشبيه لكي يفرق لنا بين طريق العالم وطريق الجاهل فيقول<sup>\*</sup> ومعنى العلم بالشيء هو أن يكون عند العالم به محموله هو معموله، والقضاء على أشخاص ذلك المعمول في وقت دون وقت يشبه السعي<sup>(٢٦٢)</sup>.

والعلم في هذه المرحلة يكون بمعرفة محمول الشيء الذي هو معموله بالذات، أي أن المعرفة هنا هي اندماج المحمول بالموضوع اندماجاً عقلياً بحيث لا تكون هناك حاجة إلى التفريق بينهما ثم جمعهما في قضية منطقية كما هو

الحال في المرتبة النظرية. فالمعرفة هنا تصبح رؤيا مباشرة، ولكنها رؤية للمعقول ذاته بعد القضاء على أشخاصه فترة بعد فترة. ولذلك تتضمن لنا فكرة ابن باجة المنطقية نجده يلتجأ إلى بعض التشبيهات الحسية، فيتجده يشبه القوة التي يترسم فيها المعقول بالعين، والعقل يشبه الإبصار وهو الصورة المرسمة في النصر. وكما أن تلك الصورة هي بالضوء فإن الضوء يوجدتها بالفعل، وبه تترسم في الحالة .<sup>(٢٦٣)</sup>

كذلك الأمر في العقل بالفعل فهو الذي تترسم فيه المعقولات وهو يشبه العين من هذه الناحية التي تترسم فيها البصائر. وكما أن العين بحاجة إلى الضوء لكي ترى، فكذلك العقل بالفعل بحاجة إلى العقل الفعال لترسم فيه المعقولات ولكن ما هو نوع هذه المعقولات؟ هل هي المعقولات المضافة إلى موضوعاتها؟ في الواقع لا لأننا إذا أخذنا بهذا الرأي كنا موافقين لأفلاطون الذي يضع الصورة المعقولة على أنها معانٍ مجردة عن المادة يتحققها الذهن كما يلتحق الحس صورة المحسوسات حتى يكون الذهن كالقوة الحساسة للصورة أو كالقوة الناطقة للمتخيلات فلزم من ذلك أن تكون المعانٍ المعقولة من تلك الصورة أبسط من تلك الصور فيكون هنا ثلاثة - المعانٍ المحسوسة - الصورة - معانٍ الصور.

معنى ذلك أن المعرفة الضرورية في رأى أفلاطون تستطيع الحصول عليها عن طريق تذكرها باتصالها مباشرة بالمحسوسات. فكان هذه المعقولات قائمة خارج الذهن<sup>(٢٦٤)</sup>. ويترتب على قول أفلاطون بعض الآراء المتناقضة مما جعل أرسطو يبطل ما يقوله ويقول إذا كان أفلاطون يسمى الصور المعقولة باسم الشيء ويحدوها بعده "فإنما نقول في صورة روحانية لإنسان مثلاً إنها صورة إنسان أو صورة نار وليس نقول أنها بلد. وكذلك نقول لمعقولنا ما كان فيه ( فهو ) نار، ولا نقول في المعقول أنه نار. فلو كان ناراً لاحرقنا كذلك إذا

كان سقراط يسير على منوال أفلاطون<sup>\*</sup> ويقول في الصورة التي يضعها أنها الخير والجميل والإنسان (لا) إنه معنى الإنسان "فإنه ينطبق عليه تلك الحالات التي ردها أرسطو.

فإذا كان ابن باجة يرى أن هذه المقولات ليست مصادفة إلى موضوعاتها ويبطل قول أفلاطون وسقراط فما هو رأيه؟

ينتهي ابن باجة إلى القول بأن عالم المقولات موجود لكن لابد من أراد أن يتصل بهذه المقولات من الاستعارة بالعقل الفعال الذي هو بمثابة الضوء. فالصور الروحانية إذا أخذت مجردة عن الإضافات التي ذكرناها أصبحت واحدة باقية غير بالية ولا فاسدة.<sup>(٢٦٥)</sup>

وهكذا فكما أن الناس مرتبون فكذلك المقولات مرتبة:

أولها مرتبة الجمهور: وهي المقولات العملية وهذه كائنة فاسدة إذا كانت مرتبطة بالصور الخيالية.<sup>(٢٦٦)</sup>

وثانيها: المقولات النظرية، ولها عدة مرتب منها مقولات الأمور التعليمية وهي مقولات ناقصة إذا كانت لا تتصور على ما هي عليه في وجودها. وهي تستند إلى مثالات أشخاصها، ولذلك تكاد أن تكون مقولاتها كالمخزع.<sup>(٢٦٧)</sup> ومنها مقولات العلم الطبيعي وهي أشرف من تلذذ كانت مقولاتها أتم وجوداً، وأقرب إلى الأمور الشخصية. إذ أن مقولاتها تستند إلى خيالات أشخاصها.

فإذا ارتقى صاحب العلم الطبيعي فنظر في المقولات التي ليست موجودة وهي الصور المفارقة، عقل في ذلك الوقت مقولات ليست فاسدة، إذ أن ما يعقل منها لا يستند إلى موضوعات ولا لها موضوعات.

ويقارن ابن باجة بين هذه المراتب الثلاث وبين الأحوال التي ذكرها أفلاطون في لنز الكهف (الكتاب السابع من الجمهورية) فيقول، فحال الجمهور من المعقولات تشبه أحوال المصريين في مغارة لا تطلع عليهم الشمس فيها فيرونها، بل يرون الألوان كلها في الظلام. فمن كان في قضاء المغارة رأى في حال شبيهة بالظلمة، ومن كان عند مدخل المغارة رأى الألوان في الظل، ولن يصروا قط ذلك الضوء. فلذلك، كما أنه لا وجود للضوء مجردًا من الألوان عند أهل المغارة كذلك لا وجود لذلك العقل عند الجمهور ولا يشعرون به، وأما النظريون فينزلون متزلة من خرج من المغارة إلى الباطح فلمع الضوء مجردًا من الألوان، ورأى جميع الألوان على كنهها. وأما السعادة فليست لهم في الإبصار شبه، إذ يصيرون هم الشيء. فلو استحال البصر فصار ضوءً لكان عند ذلك يتزل متزلة السعادة<sup>(٢٦٨)</sup>.

ييد أن الذين يصلون إلى مرتبة السعادة يصبحون واحدًا بالعدد ولا عجب في ذلك إذ أن تكثير العقول إنما يرجع إلى تكثير المعقولات، في حين أن الاتصال بالعقل الفعال إنما يعني الاتصال بعقل واحد، معقوله هو بعينه وذلك فائز السعادة واحد بالعدد لا فرق بينهم إلا فيما ضربه ابن باجة من ذلك المثال وهو "ولو أقبل ربيعة بن مكرم وقد لبس درعًا وحمل بيضة حديد، واعتقل قتاة وسيقًا، فرأيته في هذا الرزى، ثم غاب عن أبصارنا، وأقبل وقد لبس جوشنا، وفي رأسه الجبة المصنوعة من الريش، وقد حمل مزراً ودبواً، فسيق إلى الظن أنه غير ربيعة بن مكرم"<sup>(٢٦٩)</sup>.

وهكذا فالواصلون إلى رتبة السعادة إنما يصلون إليها بالمعرفة الواحدة، يستمدونها من العقل الفعال الذي يوحد بينهم بمعقولاته الواحدة وينقلهم من حال الكثرة إلى الوحدة.

## ٢ - مشكلة الاتصال لدى ابن رشد:

عرض ابن رشد لمسألة الاتصال في عدة موضع منها تلخيصه لكتاب النفس وكذلك رسالته في العقل، وهو يعرض لنا في تلخيصه لكتاب النفس مذهبين، مذهب ابن باجة، ثم مذهب الخاص به.

على أنني أود قبل أن أتناول هذه النظرية بالتحليل، أود أن أشير على سبيل التلميح إلى فيلسوف أندلسي جاء بعد ابن باجة وكان متأثراً إلى حد كبير به إلا وهو فيلسوف غرناطة "أبو بكر بن طفيل" هذا الفيلسوف قد سلك نفس الطريق الذي سار فيه ابن باجة من قبل، وحاول أن يثبت أن القوى الإنسانية وحدها تستطيع الاتصال بالله، وذلك عن طريق تنمية العقل الفردي والتدرب به من معرفة الحقائق الكونية إلى معرفة حقيقة الحقائق التي أفضت عليه النور والمعرفة. ورغم أن ابن باجة قد وصل في نهاية طريقه إلى اعتبار الاتصال موهبة من موهاب الله. وأن ابن طفيل انتهى إلى أن هناك صوراً صادرة عن كائن قديم يسميه الفلسفة العقل الفعال وأن سعادة الإنسان وشقاوته راجعان إلى قربة أو بعده عنه، ومع ذلك يعلق الدكتور مذكور بقوله "فإن حن بن يقطان يحمل في ثناياه كثيراً من خصائص الموحد".<sup>(٢٧)</sup>

أقول رغم هذا التشابه الكبير إلا أن ابن طفيل يميل إلى السير في الطريق معتمداً على الرمز في عرض آرائه.

ويعلق المستشرق الفرنسي "مونك" بقوله "سعى ابن طفيل على طريقته في حل المشكلة التي شغلت طائفة من فلاسفة الإسلام أعن مشكلة الاتصال، أو طريقة اتصال الإنسان بالعقل الفعال وبالله. فلم ترقه طريقة الغزالي القائمة على الهوس الصوفي، وتأثر طريقة ابن باجة فاتبعها وأوضح معه تطور مقولات العقل عند الموحد الذي تحرر من مشاغل المجتمع وتأثيره. وزاد على ذلك أنه جعل متوجهه بعيد كل البعد عن كل تأثير اجتماعي، قد

افتتح فيه العقل على الموجودات افتتاحاً تلقائياً وتوصل شيئاً فشيئاً بجده ودافع العقل الفعال إلى تفهم أسرار الطبيعة وأسمى قضايا ما بعد الطبيعة<sup>(٢٧١)</sup>.

أما إذا تبعنا الطريق التي سلكها ابن رشد بعد هذين الفيلسوفين في حل مسألة الاتصال وجدنا أنه حلها حلاً لا يتجاوز دائرة المعقولات فيرى أنه لما كانت الحكمة الإلهية والعدل الرباني يقتضي الا يبقى نوع من أنواع الموجودات ولا طور من أنواع الوجود إلا ويخرج إلى الفعل، وكان العقل الذي هو المعقولات بالقوة طوراً من أنواع الوجود الشريفة، وجب أن يخرج من القوة إلى الفعل ولأنه من جنسه كان من الضروري أن يخرج إلى الفعل شيء هو عقل بالفعل متقدم عليه بضروب الشرف والوجود، وهذا هو العقل الفعال<sup>(٢٧٢)</sup>. وهو يرى أن الطفل ولد وفيه استعداد لتقبل المعلومات العامة فإذا ما أخذ في الدراسة والتعلم تحول هذا الاستعداد إلى عقل بالفعل ولا يزال هذا العقل ينمو ويرقى حتى يتصل بالعقل المفارقة ويستمد منها الفيض والإلهام. وهذا هو الكمال الأسمى الذي نطبع إليه جميعاً.

والطريق الموصولة إليه هي تنمية المعلومات وترقية المدارك الإنسانية فالعلم وحده سبيل السعادة والاتصال بعالم العقول والأرواح. أما ما يذهب إليه المتصوفة من أن الإنسان يستطيع الصعود إلى هذه المرتبة دون علم ولا بحث فادعاء باطل وقول هراء.

فإذا كان هناك طريقان للاتصال: اتصال يبدأ بالمحسوسات حتى يصل إلى حصول المعقولات في عقلنا، واتصال يعتمد على القول بأنه موهبة إلهية لا تيسر إلا للسعداء، فإن ابن رشد يقول بالطريقة الأولى طبقاً لذهبه في تدرج المعرفة الإنسانية من المحسوسات حتى المعقولات أي يقول بتطور طبيعي للمعرفة وينكر الطريق الثاني لأنه لا ينزع متزعاً حسياً أو عقلياً بل يفسر المعرفة بنوع من العجائب أو الخوارق ولذلك نجده ينقد الطريق الصوفي الذي

يرى أن الإنسان لا يستطيع الصعود إلى مرتبة الاتصال بالعلم والبحث بل بالتشتت والزهد يصل الإنسان إلى هذه المرتبة ويعمل على ذلك الدكتور مذكور فيقول . لعل ابن رشد اعتقد كزملائه فلاسفة الأندلس الآخرين ، وإن يكن أقلهم تصوّفاً نظرية السعادة الفارابية<sup>(٢٧٣)</sup> ويعقب الدكتور عاطف بقوله "وهكذا بقى ابن رشد بعيداً عن التصوف وذلك بإعلانه أنه لا سبيل إلى الاتصال إلى بالعلم أى عند النقطة التي تصل فيها ملوكات الإنسان إلى أقصى قوتها".<sup>(٢٧٤)</sup>

#### ٤ - ابن باجة بين الفارابي، وابن رشد:

وإذا كنا قد عرضنا نظرية الفارابي وابن باجة في الاتصال ثم عرضنا نظرية ابن رشد. فما ذلك إلا لأن ابن رشد نفسه قد سار في نفس الطريق الذي سار فيه ابن باجة من قبل ولكنه عدل عنه. فلماذا عدل ابن رشد عن مذهب ابن باجة؟ ولماذا آثر طريقاً آخرًا غير الذي سلكه ابن الصانع؟؟

١ - إذا كان ابن رشد يرى أن سبيلاً للاتصال هو الطريق الصاعد يبدأ من المحسوسات ويتنهى إلى حصول المعقولات في العقل على نحو يمكنها من تعقل العقول المفارقة. فإن هذا يعني نفس السبيل الذي سلكه ابن باجة من قبل وأشارنا إليه بطريق الصعود وهو أيضاً نفس طريق الفارابي<sup>(٢٧٥)</sup>.

٢ - إذا كان ابن رشد يرى أن الإنسان في سلوكه هذا السبيل لابد وأن يستعين بالعلم في تنمية قواه الإدراكية حتى يتمكن من الاتصال، فإن ابن باجة كثيراً ما يشير في نصوصه إلى أهمية العلم، وهو يقرر أن الفرد يستطيع أن يصل إلى غاية المعرفة ويندمج في العقل الفعال إذا تخلص من رذائل المجتمع واستطاع الانصراد بنفسه واستخدم قواه العقلية في تحصيل أكبر قسط ممكن من الثقة

والعلم. وغلب على نفسه التزعة الفكرية على الحيوانية 'فالعلم مقرب من الله، والجهل بعيد عنه، وأشرف العلوم جميعاً هو هذا العلم الذي قلناه، وأجله مرتبة هذه المرتبة التي هي تصور الإنسان ذاته حتى يتصور ذلك العقل' (٢٧٦).

٣ - يشغل العقل الفعال في نظرية المعرفة لدى ابن باجة. نفس المكان الذي كان يشغلة عند الفارابي ثم عند ابن رشد. فهذا العقل صورة مجردة عن المادة. غير قابلة للانقسام. فعله واحد لا يتعدد بتنوع الأجناس والأنواع. وهم وإن كانوا قد انفقوا في مكانه إلا أنهم قد اختلفوا في وظيفته. فالفارابي قد جعل وظيفة العقل الفعال أنه واهب الصور وأن المعقولات موجودة فيه يهبها للعقل الإنساني تبعاً لنظريته في الفيض. أما ابن رشد فقد كانت نظريته في العلاقة الضرورية بين الأسباب ومسبياتها كافية لأن يرفض القول بالفيض ومن ثم كانت المعرفة عند ابن رشد ليست إشراقة تفيض من العقل الفعال أو 'واهب الصور' كما يسميه الفارابي. إنما هي معرفة عقلية تأملية صرفة سيلها العلم وهنا يقول الدكتور قاسم إن النظرية التي فرضت نفسها على أبي الوليد هي نظرية أرسطو القائلة بأن المعرفة ترجع في أصولها إلى الأمور الحسية وإلى النشاط العقلي، وهو إحدى قوى النفس الإنسانية. ونظريته في هذا المجال ليست إلا نظرية تحرير المعانى الكلية التي تنتهي بانتقال العقل المادى من القوة إلى الفعل' (٢٧٧) أي أن العقل الهيولانى لا يعقل الصور المتخيلة إلا إذا صارت معقولة بالفعل بواسطة نور العقل الفعال. وهكذا يتصل العقل البشري بالعقل الفعال.

أما ابن باجة فقد كانت أراؤه متناقضة فيما يتعلق بوظيفة العقل الفعال فإذا ما استندنا إلى الطريق الصاعد في المعرفة وهو الذي يبدأ من المحسوسات ويتنهى إلى المعقولات ثم يسعى العقل جهده إلى الاتصال بهذا العقل الشامل وبهذا يضحي الإنسان عقولاً مكتسباً وكانتا إليها بحيث يصل في نهاية الأمر إلى اعتبار أنه موهبة إليها كان هذا الطريق يماثل نفس الطريق الذي سار فيه ابن رشد وإن اختلفا في النهاية.

ورغم أن ابن باجة في هذا الطريق يرى أن الوصول إلى هذه الحال من الاتصال تقتضي معرفة العلوم النظرية "وذلك هو العلم النظري وبين أن العلم ليس بعد أصلًا ليخدم به الإنسان شيئاً ما بوجه ولا على حال بل إنما هو بعد ليكمل ذلك الذي تقدمنا فقلنا أنه المحرك الأول بالحقيقة" (٢٧٨) ورغم أنه يهاجم الصوفية ويقول أنهم قد يدركون أمورًا شبيهة بهذا الإدراك العقلي، وذلك كاجتماع القوى الثلاث فتحدث لهم مواهب إلهية "ويعتبر أن ذلك كله ظن ويقول "هذه الغاية التي ظنواها إذن لو كانت صادقة . . . لبى أشرف أجزاء الإنسان فضلاً لا عمل له وكان وجوده باطلًا، وكان يبطل جميع التعاليم والعلوم الثلاثة التي هي الحكمة النظرية" (٢٧٩).

أقول رغم أنه ينقد الصوفية إلا أنه قد سلم في نهاية الأمر بتلك الموارب الإلهية التي تحدث دون اكتساب من العقل البشري ولكن بمعونة إلهية. ولذلك نرى بعض الباحثين قد وصف نظرية المعرفة عند ابن باجة بأنها تمثل الاتجاه العقلي الإلهامي (٢٨٠).

وهكذا نرى أنه بينما سار كل من الفارابي وأبن رشد في طريقهما بحيث كان كل منهما يعرف طريقه تمام المعرفة خجد ابن باجة قد ت عشر في هذا الطريق ولم يحدد بالذات إلى أي مذهب منها يتسمى . مما جعل وجهات النظر تتضارب حوله وتزول نصوصه أحياناً تأول خاطئة .

وقد يكون تعليينا لخطاب ابن باجة فيما يتعلق بهذا الأمر، أن ابن باجة قد اتخذ لنفسه من بادئ الأمر الاتجاه العقلى شعاراً وفعلاً متأثراً فيه بآراء أرسطو التي استهوت كما استهوت غيره من فلاسفة الإسلام، إلا أن ابن باجة قد وجد في عصر كانت فيه آراء الغزالى الصوفية منتشرة في كل مكان مما كان لهذه الآراء من الأثر كل الأثر في اختلاف وجهات النظر حولها بين مؤيدين ومعارضين وإن كان ابن باجة قد حمل لواء المعارضه على تلك الاتجاهات الصوفية التي تأثرت بالغزالى وانتشرت في المجتمع الاندلسي فيما بعد إلا أنه قد وصل في نهاية الأمر إلى أنه تأثر بها.

٤ - يعتبر كل من الفارابي وابن باجة أن المعقولات موجودة بالفعل في العقل الفعال وتتصبغ وجهاً للنظر هذه من توسيعهم بين العقل والمعقول وهنا نجد أن كلا الفيلسوفين يقترب من أفلاطون لأن هذه المعقولات الموجودة في العقل الفعال هي كالمثال الأفلاطونية والفرق بينهما وبين أفلاطون أن أفلاطون يعتبر المثل لها وجود خارج الذهن أي أنها قائمة بذاتها خارجة عن الله. أما الفارابي وابن باجة فيعتبراها موجودة في العقل الفعال لا خارجة عنه<sup>(٢٨١)</sup>. وإذا كان ابن باجة يعتبر أن الله عقل فعال وعلم واحد وصورة نوعية لجميع الأشياء الموجودة في هذا العالم. فإن ابن رشد لم يقرر مطلقاً أن الله وهو ذات عقلية محضة يعد صورة نوعية لجميع الموجودات توجد في ذاته تدل على أكمل نوع من الوجود العقلى<sup>(٢٨٢)</sup> أما فكرة ابن باجة فهي ليست بعيدة الشبه بتلك التي تقول بأن الله هو الروح العامة للعالم فكما أن الإنسانية بالنسبة إلى الأفراد هي النوع الدائم الذي لا يزول بزوال الأفراد. كذلك العقل الفعال هو النوع بالنظر إلى العقول الفردية. وهنا يبدو أن ابن باجة متأثر بآراء سامسطيوس من شراح أرسطو.

لكن قد يعترض البعض ويقول كيف يوحد ابن باجة بين العقل والمعقولات من جهة، و يجعل للعقل وظيفة مزدوجة من حيث إنها صورة من جهة ومادة من جهة أخرى حتى يصل إلى صورة ليس لها مادة وهي الصورة النوعية (العقل الفعال) ومادة ليس لها صورة، وقد كان أساس مذهب الطبيعى القول باستحالة تبرد الهيولى عن الصورة أما الصورة فقد توجد مجردة عن الهيولى وإنما استطعنا تصور إمكان التغيير. إن ابن باجة حلا لهذا الإشكال بمحنة يضفى على العقل الهيولانى طبيعة خاصة من حيث إنه يعتبره جوهر يشبه المادة من جهة قبوله لصور الأشياء وأنه استعداد يحدث في الجسم نتيجة اختلاط العناصر فيه على نحو خاص. ولذلك اعتبر ابن باجة هذا العقل فان ومشيل بالمادة<sup>(٢٨٣)</sup> ولذلك يقول ابن رشد أن ابن الصانع انكر البدعة السائدة القائلة بأن العقل الهيولانى ذات خالدة مشتركة بين جميع أفراد بنى الإنسان. أما العقل الخالد الأزلى فهو العقل المستفاد، وعقل الإنسانية في جملتها هو وحده الأزلى وذلك باتحاده بالعقل الفعال الذي فوقه<sup>(٢٨٤)</sup> وهنا ندرك أثر الفارابى واضحًا كل الوضوح في اتجاه ابن باجة.

٥ - يتبع ابن باجة الفارابى في القول بأن للعقل وظيفة مزدوجة فهي من جهة مادة ومن جهة أخرى صورة فإنه قد اعتبر أن العقل المستفاد هو الذي يفيض من العقل الفعال وهو لدى ابن باجة مادة الصور العقلية التي تفيض عليه من العقل الفعال. والعقل الهيولانى، والعقل بالفعل لا يدركان المعقولات مجردة عن موادها فيظلان بحاجة إلى مادة فإذا فنيت المادة فنيا معها. أما العقل المستفاد فإنه قد بلغ مرتبة يستطيع معها أن يتلقى المعقولات مباشرة من العقل الفعال ويصبح في غنى عن المادة فلا يفنى بفناها ولذلك نجد ابن باجة يقول "والتيق الوجودات بالفناء الوجود الجسماني

وأليقها بالدلوام فالوجددات العقلية. وأما الروحانية فهي طويلة الوجود الجسماني وأليقها بالدلوام والبقاء بالإضافة إلى العقلية وبحق كان ذلك فإنها مركبة من الطرفين: الجسماني والمعقول فمن المعقول استفادات طول الوجود ودوامه (٢٨٥).

ومن الجسماني استفادات تناهى البقاء (٢٨٦) وأما نوع الإنسان أو ماهيته المعقولة فهي عبارة عن مجموع القوى التي يتصرف بها الإنسان والتي توجد خارجة عنه فلم تتغير بتغييره، ففي الإنسان إذن معنى سرمدي هو كلى الإنسان ومعنى كائن فاسد. هو لحاق هذه الصفات أو القوى أما كيف يتألف الإنسان من هذين المعنين فيشير إشكالات نجد ابن باجة قد عرض لهذا الإشكال في آخر كتابه (تدبير التوحيد) وبينه على وجوب الفحص عنها إلا أن القول ينقطع في آخر هذا الكتاب دون أن يحل ابن باجة هذا الإشكال.

وهكذا نجد أن مشكلة الاتصال عند ابن الصانع تحمل في ثاباتها طابعاً فلسفياً عميقاً ويتبين لنا هذا الطابع من عرضنا لمراحل الإدراك الذي يتتطور من إدراك حسي إلى إدراك عقلي كما يبينا في الفصل الأول والثاني، هذا التطور الطبيعي للمعرفة الذي يستخدم طريق العلم والنظر من أجل الوصول كما يدل على أن ابن الصانع قد استخدم الطريق الصاعد من أجل الوصول إلى المعارف الكلية.

\* \* \*



## **هوامش الباب الثالث**

- ١ - د. أميرة مطر: الفلسفة عند اليونان ص ١٨٤ وأيضاً ص ص ٣٣٣، ٣٣٠.
- ٢ - جميل صليبا: الدراسات الفلسفية ج ١ ص ١٨٢.
- ٣ - هنري كوريان: تاريخ الفلسفة الإسلامية ص ٣٤٤.
- ٤ - ابن باجة: كتاب النفس ص ٩٨.
- ٥ - يوسف كرم: الطبيعة وما بعد الطبيعة ص ٦٩.
- ٦ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٥٩.
- ٧ - ابن باجة: النفس ص ٨١.
- ٨ - المرجع السابق ص ٩٥ انظر أيضاً د. الأهوانى: كتاب النفس لارسطو طاليس ص ٦٤.
- ٩ - ابن باجة: النفس ص ٩٨.
- ١٠ - المرجع السابق: ص ٨٠، أيضاً ارسطو. عبد الرحمن بدوى ص ٢٤١.
- ١١ - ابن باجة: النفس .٨٤
- ١٢ - د. الأهوانى: كتاب النفس لارسطو طاليس ص ٦٠.
- ١٣ - ابن باجة: كتاب النفس .٩٥
- ١٤ - المرجع السابق: ص ٨٠.

١٥ - المرجع السابق ص ٩٩، "يقول ابن رشد" إن الأمور المحسوسة منها قريبة ومنها بعيدة والقريبة معدودة فيما بالذات والبعيدة معدودة فيما بالعرض والذى بالذات منها ما هى خاصة بحاسة حاسة، ومنها مشتركة لأكثر من حاسة "تلخيص النفس" ص ٢٧.

١٦ - د. عثمان نجاتى: الإدراك الحسى عند ابن سينا ص ٣٩، .٤٠

١٧ - انظر الفصل الخاص بالنفس (وحدة النفس الإنسانية).

١٨ - ابن باجة: النفس ص ١٠٢.

يقول "إذا انفردت القوة عن فعلها وكانت قوة فقط صارت نفساً ولذلك يقال في الجنين وفي النائم أنهم "ذوي نفس" فإذا ما فعلت أفعالها وخرجت من القوة إلى الفعل كانت حاساً".

١٩ - المرجع السابق ص ١٠٢.

٢٠ - المرجع السابق ص ١٠٣ قارن أيضاً د. الأهوانى: كتاب النفس لارسطو طاليسن ص ٦٥، ٦٦.

٢١ - ابن باجة: النفس ص ١٠٢ وينذهب ابن رشد أيضاً هذا المذهب فيقول "وقد يظهر ذلك من أنا متى نظرنا إلى الألوان الواحدة بعينها في الظل والشمس وعند مرور السحاب عليها وانكشفها رأيناها بأحوال مختلفة... . ما يدل على أنها تستكمل بالضوء" "تلخيص النفس" ص ٣٣" أما ابن سينا فهو عكس ابن باجة الارسطي التزعة فإنه لا ينسب للوسط الشفاف أى فعل إيجابي في حدوث الإبصار وإنما يجعل دوره مجرد وسط ينفذ فيه الضوء

واللون إلى العين فتتفعل العين عنهما لا عن الوسط " الشفاء ج ١ ص ٣٢٤ .

- ٢٢ - ابن باجة: النفس ص ١١١ .
- ٢٣ - المراجع السابق ص ١١٤ وانظر أيضًا . د الاهوانى كتاب النفس لأرسطو طاليس ص ٧ .
- ٢٤ - ابن باجة: النفس ص ١١٥ .
- ٢٥ - المراجع السابق ص ١١٧ .
- ٢٦ - المراجع السابق ١١٩ لم يصرح أرسطو أن هناك غشاء على المناخير يزول وقت الاستنشاق ولكنه رعم أن حاسة الشم لها شيء مثل الغشاء كما أن البصر له غشاء في العين يحفظها "تلخيص كتاب النفس لابن رشد ص ١٥٠ .
- ٢٧ - ابن باجة النفس ص ١١٨ .
- ٢٨ - المراجع السابق ص ١٢٠ .

خالف ابن باجة ومن بعده ابن رشد . الإسكندر الأفروديسي الذي كان يرى أن هذه القوة لا تحتاج إلى متوسط " واستدل ابن رشد قائلاً " فمن هذه الأشياء كلها قد يظهر أيضًا أن هذه الحاسة إنما تدرك محسوسها بمتوسط هو هذه الرطوبة وقد صرخ بذلك ابن الصانع في كتاب النفس "تلخيص النفس: ابن رشد ص ٤١ .

- ٢٩ - المراجع السابق ١٢٢ .
- ٣٠ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٢٢ .
- ٣١ - د. عاطف العراقي - مذاهب فلاسفة الشرق ص ١٦٣ .

٣٢ - ابن باجة: النفس ص ١٢٧ وأيضاً تلخيص النفس لابن رشد ص .٥٦

٣٣ - ابن باجة: النفس ص ٩٧ .

٣٤ - المرجع السابق ص ص ١٢٥ ، ١٢٦ ، ١٢٦ .

٣٥ - المرجع السابق ص ١٢٦ .

٣٦ - المرجع السابق ص ١٢٦ .

٣٧ - المرجع السابق ص ١٢٦ .

٣٨ - المرجع السابق ص ٨٠ - ٨١ .

٣٩ - ابن باجة: هامش النفس ص ٨٣ .

٤٠ - ابن باجة: النفس ص ٩٣ .

٤١ - المرجع السابق ص ٩٣ .

٤٢ - ابن باجة: النفس ص ٩٣ .

٤٣ - المرجع السابق ص ٩٤ .

٤٤ - المرجع السابق ص ٩٤ .

٤٥ - المرجع السابق ص ٩٤ - ٩٥ .

٤٦ - المرجع السابق ص ٩٥ .

٤٧ - المرجع السابق ص ٩٥ .

٤٨ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٠ ، د. عبد الرحمن بدوى:  
أرسطو ص ٦٤ .

٤٩ - ابن باجة: النفس ص ٩٧ .

٥ - من الملاحظ أن ابن باجة لا يفرق تفريقاً واضحاً بين الإحساس والإدراك سوى أنه يقول "الإدراكات النسبية جنسان: حسى وتخيل" (النفس ص ٩٦) وهذا يعني أن الإدراك نوع أعم من الإحساس ولا سيما أن الحس هو مادة التخيل ولا يختلف هذا عن ذاك إلا باقتران أحدهما بالجسم وعدم اقتران الآخر به.

- ٥١ - المرجع السابق ص ٩٣ .
- ٥٢ - المرجع السابق ص ٩٥ .
- ٥٣ - المرجع السابق ص ٩٦ .
- ٥٤ - المرجع السابق ص ٩٦ .
- ٥٥ - يوسف كرم - تاريخ الفلسفة اليونانية ص ٢٠٨ - ٢١١ .
- ٥٦ - رسائل إخوان الصفا ج ٢ ص ٣٤٩، ٣٥١، ج ٣ ص ١٤ - ١٨ .
- ٥٧ - ابن باجة: النفس ص ٩٩ .
- ٥٨ - المرجع السابق ص ٩٩ .
- ٥٩ - المرجع السابق ص ٩٩ .
- ٦٠ - ابن سينا: الشفاء ج ١ ص ٢٣٢ .
- ٦١ - ابن باجة: النفس ص ٩٩، ١٠٠، ابن باجة - تيسير شيخ الأرض ص ٧٤ .
- ٦٢ - ابن باجة: النفس ص ١٣٦ .
- ٦٤ - المرجع السابق ص ١٢٩ .

- ٦٥ - المرجع السابق ص ١٣٠ .
- ٦٦ - المرجع السابق ص ١٣٠ .
- ٦٧ - ابن سينا: الإشارات والتنبيهات ج ١ ص ١٤٢ .
- ٦٨ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٥٢ .
- ٦٩ - ابن باجة: النفس ص ١٣٣ .
- ٧٠ - المرجع السابق ص ١٣٤ ، قارن د. الأهوانى: كتاب النفس لارسطو طاليس ص ١٠٥ .
- ٧١ - ابن باجة: النفس ص ١٣٤ ، قارن د. الأهوانى: كتاب النفس لارسطو طاليس ص ١٠٤ .
- ٧٢ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٨١ .
- ٧٣ - ابن باجة: النفس ص ٧٩ .
- ٧٤ - المرجع السابق ص ١٤٠ .
- ٧٥ - المرجع السابق ص ٩٨ .
- ٧٦ - المرجع السابق ص ٢٩ .
- ٧٧ - المرجع السابق ص ٩٨ وأيضاً : M.SH Al M'asumi, Islamic Culture, Vol 35 p. 49
- ٧٨ - ابن باجة: النفس ص ١٣٢ .
- ٧٩ - المرجع السابق . ١٤٠ .
- ٨٠ - المرجع السابق ص ١٣٨ قارن د. الأهوانى كتاب النفس لارسطو طاليس ص ١٠٧ .

- ٨١ - ابن سينا: رسالة الفيض الإلهي (مخطوطة مصورة بدار الكتب رقم ٣٩٤).
- ٨٢ - الفارابى: آراء أهل المدينة الفاضلة ص ٧٤ - ٧٦.
- ٨٣ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٥٢ - ٥٣.
- ٨٤ - ابن سينا: الإشارات ج ١ ص ١٣٥ - ١٣٦.
- ٨٥ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٨١.
- ٨٦ - ابن باجة: النفس ص ١٣٩ - ١٤٠.
- ٨٧ - المرجع السابق ص ١٤٠ وأيضاً ص ١٣٥.
- ٨٨ - المرجع السابق ص ١٤٠.
- ٨٩ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٥٢.
- ٩٠ - ابن باجة: النفس ص ١٣٥.
- ٩١ - البرسام مرض عقلى يخيل للمصاب به أن لبعض الصور التي نظرأ على مخيلته وجود لأشخاصها فى الواقع . وقد اعتاد الكتاب المحدثون أن يطلقوا على هذا المرض كله هلوسة تعربياً للكلمة الأجنبية.
- ٩٢ - المرجع السابق ص ١٤١.
- ٩٣ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٥١.
- ٩٤ - المرجع السابق ص ٥٢ أيضاً ص ٤٩.
- ٩٥ - الفارابى: آراء أهل المدينة الفاضلة ص ٤٨ ، وأيضاً ص ٦١.
- ٩٦ - الفارابى: فصوص الحكم " ضمن مجموعة عيون المسائل " ص ١٥٢.

- ٩٧ - ابن سينا: الشفاء ج ١ ص ٢٦١، ٣٣٥، ٣٣٦.
- ٩٨ - المرجع السابق ص ٣٣٤.
- ٩٩ - ابن باجة: النفس ص ٣٩.
- ١٠٠ - أبو البركات البغدادي. المعتبر في الحكمة ج ٢ ص ٣٢٢.
- ١٠١ - ابن باجة: النفس ص ١٤٠.
- ١٠٢ - ابن باجة: تدبير الموحد ص ١٤٥ أيضًا: M.SH Al M'asumi, Islamic Culture, Vol 35 p 50.
- ١٠٣ - مقدمة مخطوطة منطقية لابن الصانع ص ١.
- ١٠٤ - تعليق ابن الصانع على أيساغوجى (مخطوطة مصورة ص ٢).
- ١٠٥ - ابن باجة: هامش النفس ص ١٤٨ أيضًا:
- M.SH Al M'asumi, Islamic Culture, Vol 35 p. 50
- ١٠٦ - تعليق ابن الصانع على كتاب أيساغوجى للفارابى (مخطوطة مصورة) ص ٤.
- ١٠٧ - ابن باجة: النفس ص ٧٨.
- ١٠٨ - المرجع السابق ص ٤٢.
- ١٠٩ - المرجع السابق ص ٧٨.
- ١١٠ - ابن باجة رسالة الاتصال ص ١٦٧.
- ١١١ - المرجع السابق.
- ١١٢ - ابن باجة: تدبير الموحد ص ٤٩.

١١٣ - ابن رشد: كتاب الحسن والمحسوس ص ٢٠٢ - ٢٠٣ ييدو أن ابن باجة قد تأثر في دراسته للصور الروحانية بكتاب الحسن والمحسوس لارسطو فهو كثيراً ما يشير إليه وقد توسع في شرحها وألم بها شاملاً إماماً كما فعل أرسطو في كتابه من قبل.

١١٤ - مجلة تراث الإنسانية <sup>٠</sup> مقالة بقلم الدكتور مصطفى حلمي "مجلد ٣ العدد ١١ ص ٢٨٢ .

١١٥ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٤٩ انظر أيضاً ابن رشد: الحسن والمحسوس ص ٢٠٣ .

١١٦ - المرجع السابق ص ٥١ ، وانظر أيضاً مجلة تراث الإنسانية مجلد ١١ العدد ٣ ص ٨٢٨ .

١١٧ - ابن باجة تدبیر المتوحد ص ٥٠ .

١١٨ - المرجع السابق ص ٥١ .

١١٩ - المرجع السابق ص ٤٥ .

١٢٠ - المرجع السابق ص ٥٤ .

١٢١ - المرجع السابق ص ٥٥ .

١٢٢ - المرجع السابق ص ٥٥ وايضاً :

G. A.Cuadri,La Philosophie Arabe Dans L'Europe me Dieva Le P154.

١٢٣ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٥٥ ، الغزالی المنفذ من الضلال ص ١٣١ ، ١٣٢ .

١٢٤ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٥٥ - ٥٦ .

- . ١٢٥ - المرجع السابق ص ٥٦.
- . ١٢٦ - المرجع السابق ص ٧١.
- . ١٢٧ - المرجع السابق ص ٨٠.
- . ١٢٨ - المرجع السابق ص ٨٠، ٨١.
- . ١٢٩ - المرجع السابق ص ص ٨٤، ٨٥.
- . ١٣٠ - المرجع السابق ص ٨٨.
- . ١٣١ - ابن باجة: الوقوف على العقل الفعال ص ١٠٨، أيضًا تدبير التوحد ص ٨٥.
- . ١٣٢ - ابن باجة: تدبير التوحد ص ٨٦.
- . ١٣٣ - المرجع السابق ص ٨٢، وأيضًا ص ٨٦.
- . ١٣٤ - المرجع السابق ص ٨٧.
- . ١٣٥ - المرجع السابق ص ص ٥٢، ٥٣ أيضًا:

M.S.H Al Masume, Islamic Culture, Vol 35 p.99- 89.

- . ١٣٦ - ابن باجة تدبير التوحد ص ٩٣.
- . ١٣٧ - المرجع السابق ص ٩٤.
- . ١٣٨ - المرجع السابق ٥٠، أيضًا مجلة تراث الإنسانية (عرض لكتاب تدبير التوحد) مجلد ٣ العدد ١١.
- . ١٣٩ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦١.
- . ١٤٠ - المرجع السابق ص ١٦٠.
- . ١٤١ - المرجع السابق ص ١٥٩.

- ١٤٢ - المراجع السابق ص ١٦٠ .
- ١٤٣ - راجع كتاب أرسطو طاليس في النفس ترجمة إسحق بن حنين  
المقالة الثالثة .
- ١٤٤ - ابن باجة: النفس ص ١٤٦ .
- ١٤٥ - المراجع السابق ص ١٤٩ .
- ١٤٦ - تعليق ابن الصانع على كتاب البرهان ص ٦٧ .
- ١٤٧ - المراجع السابق ص ٦٧ .
- ١٤٨ - المراجع السابق ص ٦٧ .
- ١٤٩ - ابن باجة: النفس ص ١٤٨ .
- ١٥٠ - تعليق ابن الصانع على كتاب البرهان ص ٦٨ .
- ١٥١ - المراجع السابق ص ١٨ .
- ١٥٢ - ابن باجة: النفس ص ١٤٩ .
- ١٥٣ - المراجع السابق ص ١٢٥ قارن: فيدون "إذا رأينا أو سمعنا أي شيء وإذا حدث لنا أي إحساس فإن المعرفة لا تتناول الشيء وحده ولكن تتناول فكرة شيء آخر كذلك ليس موضوعاً للمعرفة نفسها، ولكنه موضوع معرفة آخرين حيث يتذبذب قل ألسنا محقين في ادعائنا أن هناك تذكرة وأن التذكرة هو الشيء نفسه الذي جاءت فكرته" (د. علي سامي النشار. الأصول الأفلاطونية - فيدون ص ٤٨).
- ١٥٤ - ابن باجة: النفس ص ١٤٥ - ١٤٦ .
- ١٥٥ - المراجع السابق ص ١٤٦ .

- . ١٥٦ - المرجع السابق ص ١٤٦ .
- . ١٥٧ - المرجع السابق ص ١٤١ .
- . ١٥٨ - المرجع السابق ص ١٤١ .
- . ١٥٩ - المرجع السابق ص ١٤٢ .
- . ١٦٠ - المرجع السابق .
- . ١٦١ - المرجع السابق ص ١٤٣ .
- . ١٦٢ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦١ .
- . ١٦٣ - ميخائيل ضومط<sup>\*</sup> توما الأكونيني ص ٣٢ .
- . ١٦٤ - فؤاد كامل وآخرون: الموسوعة الفلسفية المختصرة ص ١ .
- . ١٦٥ - ابن باجة: النفس ص ٧٣ - ٧٥ .
- . ١٦٦ - المرجع السابق ص ٧٦ .
- 167- M.S.H. Al Massume, Islamic Culture, Vol 35 p.52 Ibid. p. 53.
- . ١٦٨ - ابن باجة: النفس ص ١٤٤ .
- . ١٦٩ - ابن باجة: تدبير التوحد، رسالة الاتصال ص ١٦٦ .
- . ١٧٠ - تعليق ابن الصانع على كتاب البرهان من ٦٧ .
- . ١٧١ - ابن باجة: النفس ص ١٤٣ .
- . ١٧٢ - المرجع السابق ص ١٤٣ .
- . ١٧٣ - المرجع السابق ص من ١٤٣ - ١٤٤ .
- . ١٧٤ - تعليق ابن الصانع على أيساغوجى ص من ٧ ، ٨ .

- ١٧٥ - المرجع السابق ص ٨.
- ١٧٦ - تعلق ابن الصانع على كتاب أيساغوجي (مخطوطة مصورة) ص ٨.
- ١٧٧ - المرجع السابق ص ٧ أيضاً ابن باجة رسالة الاتصال ص ١٦٣، وابن باجة النفس ص ١٤٩.
- ١٧٨ - رسالة الاتصال ص ١٦٠.
- ١٧٩ - تعلق ابن الصانع على كتاب أيساغوجي ص ٩، أيضاً رسالة الاتصال ص ١٦٣.
- ١٨٠ - المرجع السابق ص ٧.
- ١٨١ - تعلق ابن الصانع على كتاب البرهان (مخطوطة مصورة) ص ٦٧.
- ١٨٢ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٢.
- ١٨٣ - المرجع السابق ص ١٦٤.
- ١٨٤ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٣٠ وأيضاً الاتصال ص ١٦٤.
- ١٨٥ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٤.
- ١٨٦ - المرجع السابق ص ١٦٣.
- ١٨٧ - ابن رشد تشخيص كتاب النفس ص ٨١.
- ١٨٨ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٢.
- ١٨٩ - المرجع السابق ص ١٦٣ وأيضاً تشخيص كتاب النفس ص ٨١.

- ١٩٠ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٥٥ - ١٥٦ .
- ١٩١ - المرجع السابق ص ١٥٧ .
- ١٩٢ - المرجع السابق ص ١٥٧ .
- ١٩٣ - المرجع السابق ص ١٥٧ .
- ١٩٤ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٩٢ .
- ١٩٥ - المرجع السابق ص ٩٣ .
- ١٩٦ - تعليق ابن الصانع على كتاب أيساغوجي (مخطوطه مصورة)  
ص ٧ .
- ١٩٧ - د. أمير مطر: الفلسفة عند اليونان ص ١٨٩ .
- ١٩٨ - Asin Palacios, El Regimen Del'solitario p13.
- ١٩٩ - يوس كرم: المعجم الفلسفى ص ١١١ .
- ٢٠٠ - الفاربي: رسالة في معانى العقل ص ٥ .
- ٢٠١ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٣٧ .
- ٢٠٢ - المرجع السابق ص ١٣٨ .
- ٢٠٣ - المرجع السابق ص ١٣٩ .
- ٢٠٤ - ابن باجة رسالة الاتصال ص ١٦١ .
- ٢٠٥ - ابن باجة رسالة الوداع ص ١٣٦ .
- ٢٠٦ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٩١ .
- ٢٠٧ - المرجع السابق ص ٨١ - ٨٢ .
- ٢٠٨ - المرجع السابق ص ٨٢ .

- ٢٠٩ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٣٦ .
- ٢١٠ - د. عاطف العراقي: الترعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٦.
- ٢١١ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٣٧ .
- ٢١٢ - د. محمود قاسم: في النفس والعقل ص ٢١٠ .
- ٢١٣ - دي بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ٣٧٢ من الترجمة العربية.
- ٢١٤ - ابن باجة: النفس ص ١٤٢ .
- ٢١٥ - الفارابي آراء أهل المدينة الفاضلة ص ٦٢ .
- ٢١٦ - د. محمود قاسم: في النفس والعقل ص ص ٢١٠ ، ٢١١ .
- ٢١٧ - الفارابي: رسالة في اعقل ص ص ١٥ ، ١٦ .
- 218 - S.Munk, *Melanges de Philosophie Juive et Arav* p406.
- ٢١٩ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦١ - ١٦١ .
- ٢٢٠ - أبي البركات البغدادي: المعتبر في الحكمة ج ٣ ص ١٤٢ - ١٤٤ .
- 221 - S. Munk, *Melanges de philosophie Juive Arab* p 407.
- ٢٢٢ - ابن باجة: الوقوف على العقل الفعال ص ٧ .
- 223 - Asin Palcios Palcios, *El Regimen del Solitario.* P12.
- ٢٢٤ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ص ١٣٠ ، ١٣١ .
- ٢٢٥ - ابن باجة قول يتلو رسالة الوداع ص ص ١٥١ ، ١٥٢ .

- ٢٢٦ - المرجع السابق ص ١٥٢ .
- ٢٢٧ - الوقوف على العقل الفعال ص ١٠٧ .
- ٢٢٨ - المرجع السابق .
- ٢٢٩ - ابن باجة رسالة الاتصال ص ١٦٦ .
- ٢٣٠ - د. محمود قاسم: في النفس والعقل ص ٢١٢ ، ٢١٣ .
- ٢٣١ - د. الأهوانى: تلخيص كتاب النفس ص ١٢١ .
- ٢٣٢ - ابن باجة: الوقوف على العقل الفعال ص ١٠٧ .
- ٢٣٣ - المرجع السابق ص ١٠٨ .
- ٢٣٤ - المرجع السابق ص ١٠٨ وأيضاً تدبير الموحد ص ٨٥ .
- ٢٣٥ - ابن باجة: الوقوف على العقل الفعال ص ١٠٩ .
- ٢٣٦ - ابن باجة: قول تيلو رسالة الوداع ص ١٤٩ وأيضاً ص ١٥٩ .
- ٢٣٧ - ابن باجة: هامش النفس ص ٨٥ ، قارن كتاب النفس لارسطوطاليس ترجمة إسحق بن حنين ص ٧٥ .
- ٢٣٨ - ابن باجة: النفس ص ٣٤ .
- ٢٣٩ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ١٠١ وأيضاً

M. S.H Alm' assume, Islamic Culture Vol 35 p.87.

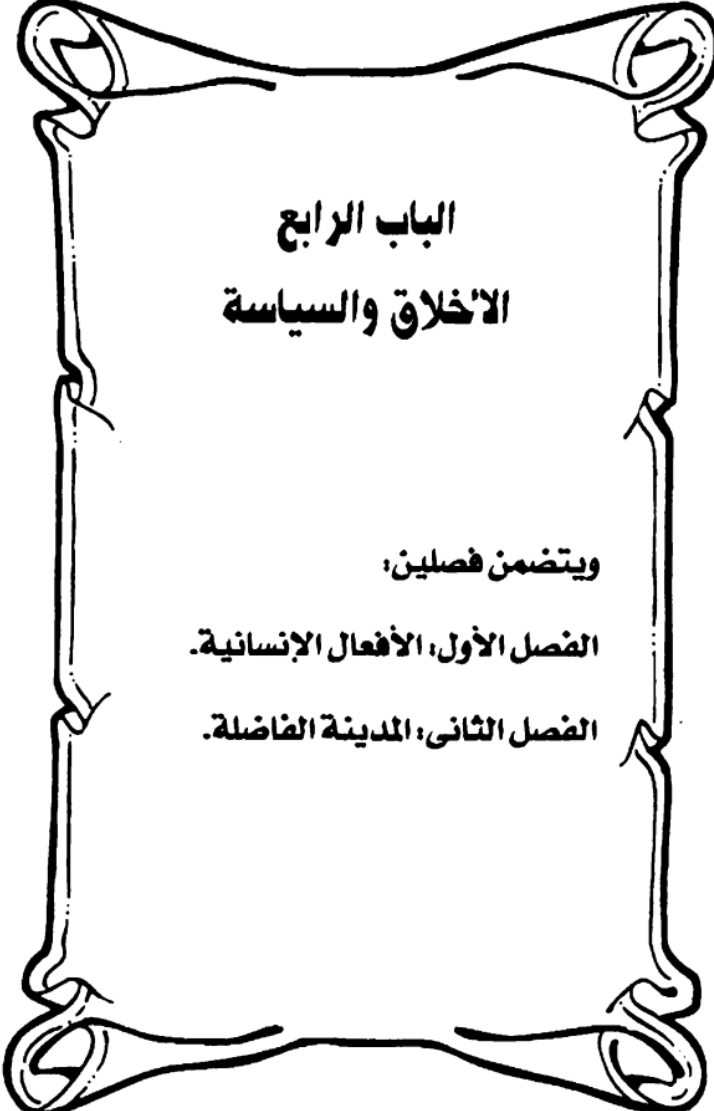
- ٢٤٠ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٦ .
- ٢٤١ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ١٠١ .
- ٢٤٢ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٦ .

- ٢٤٣ - د. عثمان أمين: شخصيات ومذاهب فلسفية ص ٤٨ ، أيضاً د. على سامي النشار: قراءات في الفلسفة ص ٣٦٩ .
- ٢٤٤ - د. الأهوانى: تلخيص كتاب النفس لابن رشد ص ٥٩ - ٦٠ .
- ٢٤٥ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١١٥ .
- ٢٤٦ - M.S.H Al M'assum, Islamic Culture Vol 35 p.87.
- ٢٤٧ - رسالة الوداع ص ١٢١ .
- ٢٤٨ - ابن باجة: تيسير شيخ الأرض ص ١٢٢ .
- ٢٤٩ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٦ - ١٦٧ .
- ٢٥٠ - د. الأهوانى: تلخيص كتاب النفس ص ٩١ .
- ٢٥١ - المرجع السابق ص ٩٠ ، د. عاطف العراقي: التزعة العقلية في فلسفة ابن رشد ص ٧٥ .
- ٢٥٢ - د. مذكر: في الفلسفة الإسلامية ط ٢ ص ٢٧ ، ٢٧ وأيضاً خليل الجر: تاريخ الفلسفة العربية ج ٢ ص ١٢٢ ، ١٣٥ .
- ٢٥٣ - الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة ص ٦٣ ، ٦٤ .
- ٢٥٤ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٦ ، وأيضاً رسالة الوداع ص ١١٥ .
- ٢٥٥ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٧ .
- ٢٥٦ - المرجع السابق ص ١٦٤ ، ١٦٥ وأيضاً رسالة الاتصال ضمن تلخيص كتاب النفس، الأهوانى ص ١١٢ .

- ٢٥٧ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٧ .
- وأيضاً د. عاطف العراقي التزعة العقلية ص ٢٣١ .
- ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٧ .
- ٢٥٨ - المرجع السابق ص ١٦٧
- ٢٥٩ - المرجع السابق ص ١٦٧ .
- ٢٦٠ - المرجع السابق ص ١٦٥ .
- ٢٦١ - المرجع السابق ص ١٦٨ .
- ٢٦٢ - المرجع السابق ص ١٦٨ .
- ٢٦٣ - المرجع السابق ص ١٦٨ .
- ٢٦٤ - المرجع السابق ص ١٦٩ . د. أميرة مطر. الفلسفة عند اليونان  
التزعة العقلية ص ٧٤ .
- ٢٦٥ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٩ .
- ٢٦٦ - د. الأهوانى: تلخيص كتاب النفس ص ٩١ أيضاً د. عاطف  
العراقي التزعة العقلية ص ٧٤ .
- ٢٦٧ - تلخيص كتاب النفس ص ٩١، ٩٢ .
- ٢٦٨ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٨ وانظر أفلاطون الجمهورية  
الكتاب السابع ترجمة د. فؤاد زكريا ص ٢٤٦ ، ٢٥١ .
- ٢٦٩ - رسالة الاتصال ص ١٧٠ .
- ٢٧٠ - د. مذكور: في الفلسفة الإسلامية ص ٥٢ ، أيضاً هنرى  
كوريان تاريخ الفلسفة الإسلامية ص ٣٥٧ .
- 271 - S.Munk, Mélanges de Philosophie Juive et Arabs. P. 415.

- ٢٧٢ - د. عاطف العراقي. التزعة العقلية من من ٧٧، ٧٨، ٧٩.
- ٢٧٣ - د. مذكور - في الفلسفة الإسلامية ط ٢ ص ٥٢.
- ٢٧٤ - د. عاطف العراقي. التزعة العقلية ص ٧٩.
- ٢٧٥ - المرجع السابق ص ٧٩ وأيضاً - د. مذكور في الفلسفة الإسلامية - ط ٢ - ص ٣٥.
- ٢٧٦ - رسالة الوداع ص ١٤٢ أيضاً د. محمد جلال أبو الفتاح: الله والعالم والإنسان ص ٣٢٠.
- ٢٧٧ - د. محمود قاسم. نظرية المعرفة عند ابن رشد ص ص ١٠، ١٣ أيضاً حنا الفاخوري: تاريخ الفلسفة العربية ج ٢ ص ١٣١.
- ٢٧٨ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٣٧.
- ٢٧٩ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ص ٥٥، ٥٦.
- ٢٨٠ - د. جلال شرف: الله والعالم والإنسان ص ٣٢٣.
- ٢٨١ - حنا الفاخوري: تاريخ الفلسفة العربية ج ٢ ص ١٢١ أيضاً ص ٣٥٢.
- ٢٨٢ - د. محمود قاسم. نظرية المعرفة عند ابن رشد وتأويلها من ١٤٥، ايضاً: ميخائيل ضومط: توما الأكويني ص ٣٠ - ٣٠.
- ٢٨٣ - د. محمود قاسم في النفس والعقل ص ص ٢١٠، ٢١١.
- ٢٨٤ - دي بور. تاريخ الفلسفة في الإسلام ص ٢٨٤.
- ٢٨٥ - تدبیر المتوحد ص ٧٧.
- ٢٨٦ - المرجع السابق ص ٨٠، وأيضاً الفارابي: السياسات المدنية ص ٧.





## الباب الرابع الأخلاق والسياسة

ويتضمن فصلين:

الفصل الأول، الأفعال الإنسانية.

الفصل الثاني، المدينة الفاضلة.



# الفصل الأول

## الأفعال الإنسانية

ويتضمن:

تمهيد

- ١ - الأفعال الإنسانية وتصنيفها.
- ٢ - مراتب الحياة الأخلاقية - الفضيلة والرذيلة وأنواعها.
- ٣ - السعادة واللذة - أنواع اللذات - السعادة القصوى - طبيعة اللذة.
- ٤ - واجبات الم التوحد.



## تمهيد:

إذا كان ابن باجة قد عرف علم الأخلاق بأنه العلم الذي يشتمل على الموجودات الكائنة بارادة وهي الفضائل والرذائل<sup>(١)</sup>. فإن معنى ذلك أن هذا العلم يتناول دراسة أفعال الناس بالقياس إلى مثل أعلى. إذ كيف يتمنى لنا أن نحكم على هذا الفعل أو ذاك بأنه خير أو شر؟ وكيف يتمنى لنا وضع قواعد عامة لسلوك الأفراد وتصرفاتهم بحيث تعينهم وعلى الاقتراب من الفضيلة والابتعاد عن الرذيلة ما لم يكن هناك مثل أعلى نحاكمه في أحكامنا ويعينا على هذا التمييز بين الأفعال المختلفة؟<sup>(٢)</sup>.

ولهذا نجد ابن باجة يهتم أولاً وقبل كل شيء بالأفعال الإنسانية التي تمثل موضوع علم الأخلاق وصف هذه الأفعال ورتبتها في سلم تدريجي مميزاً بينها وبين أفعال الكائنات الأخرى (حية أو غير حية) موضحاً عنصر الاختيار الذي تتميز به الأفعال الإنسانية والذي على أساسه تتحدد المسئولة والثواب والعقاب.

كما أنه اهتم بتصنيف تلك الأفعال تصنيفاً يقودنا إلى الفحص عن الغايات وأى الغايات يليق بالإنسان ومدى قرب هذه الأفعال أو بعدها عن غاية عليها ينظر إليها علم الأخلاق على أنها غاية الغاية أو غاية في حد ذاتها وهي ما يعبر عنها بالمثل الأعلى.

ولما كانت الأفعال الروحانية متصلة بالصور الروحانية أو على أوجه مختلفة من الاتصال فقد قسم ابن باجة تلك الأفعال بحسب تلك الصور الروحانية إلى عدة أقسام وقد أشرنا عرضاً إلى الصور الروحانية في ذلك الفصل نظراً لأننا قد توسعنا في شرحها في الباب الخاص بنظرية المعرفة.

كما أنها نجده يصنف تلك الأفعال تصنيفاً يطابق به المراحل الثلاث التي يمر بها عمر الإنسان.

ولم يكن اهتمام ابن باجة بالافعال الإنسانية ودراستها في مختلف نواحيها إلا لكي يحدد الفضائل والكلمات التي يسعى الإنسان لتحقيقها ولقد كان سعى ابن باجة الدائب في مختلف كتبه ورسالة البحث عن السعادة القصوى والفضائل النظرية والعملية التي يمكن أن تؤدي إليها وكان أبداً رجل العقل الذي يجعل كمال الإنسان في كمال عقله قبل أن يكون في أي شيء آخر.

فإذا كانت هذه هي سمات علم الأخلاق عند ابن باجة فبماذا يمكن أن يتصف؟

إن علم الأخلاق عند ابن باجة علم معياري يضع معياراً معييناً أو مثلاً أعلى أمام السلوك الإنساني ثم يحكم عليه إن كان خيراً أو شرّاً بقدر اقترابه أو ابعاده عن هذه الغاية. وهكذا تتحدد الفضائل والذائل طبقاً لقواعد عامة أخلاقية لا توجد إلا بوجود الفعل الفاضل، والأفعال الأخلاقية هي التي تؤدي إلى المجتمع الفاضل أو المدينة الفاضلة، فالفضيلة تبعاً لذلك ليست مجرد معرفة بالفضيلة وقدرة نظرية على التمييز بين الخير والشر كما كان يزعم فلاسفة اليونان وبنوع خاص سocrates وأفلاطون. وإنما هي سلوك وأفعال قبل كل شيء<sup>(٣)</sup>.

والواقع أن ابن باجة لم يهتم بوضع القواعد الأخلاقية للسلوك وتحديد الغاية الأخلاقية كغاية قصوى من أجل إقامة دعائم المذهب الأخلاقى فحسب فنظرته لم تكن نظرة فردية يبغى من ورائها إصلاح الفرد فقط. وإنما تعدى تلك النظرة الفردية وخرج بها إلى النظر الكلية الشاملة تلك النظرة التي كان

هدفها الأساسي إصلاح المجتمع. إذ أن صلاح المجتمع يعود إلى صلاح أفراده أما فساده وانحلاله فيرجع إلى فساد أفراده وانحلال أخلاقهم. ولذلك نجد ابن باجة قد جعل الغاية القصوى لكل من الفرد والمجتمع واحدة. فإذا كان الفرد صالحًا استطاع أن يبلغ السعادة القصوى والاتصال بعالم ما فوق تلك القمر. وتلك هي الغاية الرئيسية التي حددها ابن باجة للمدينة الفاضلة وإن كانت المدينة تعد وسيلة تساعد الفرد على بلوغ تلك الغاية، أما إن كان الفرد طالحًا أو المدينة فاسدة. قصر الفرد عن إدراك الغاية القصوى التي يسعى لها.

## ١ - الأفعال الإنسانية وتصنيفها:

إذا كان التدبر عند ابن باجة يعني ترتيب جملة من الأفعال نحو غاية مقصودة، فقد عنى فيلسوفنا بتحليل هذه الأفعال. وبين أن؟ هذه أفعال. أفعال اضطرارية. وأفعال غريزية، وأفعالًا اختيارية، وأن كل ضرب من هذه الأفعال إنما يصدر عن ضرب من الكائنات. فاي أوجه شبه أو اختلاف بين الحماد، والحيوان، والإنسان وذلك من حيث الأفعال التي تخص كل كائن منهم؟ وما هي؟ مميزات تلك الأفعال؟؟

يقول ابن باجة إن بين الإنسان والحيوان رابطة كالتي بين الحيوان والنبات، والتي بين النبات والمعادن الجامدة، فالأفعال الضرورية هي التي تلحق الجماد لأنها تحصل له اضطراراً، والأفعال الغريزية هي التي تحصل من الحيوان لأنها تقع بالغريرة، والأفعال اختيارية هي التي تحصل من الإنسان لأنها تصدر عن اختيار قائم عن رؤية وتفكير "كل حي فإنه يشارك الجمادات في أمور، وكل حيوان فإنه يشارك الحي فقط في أمور، وكل إنسان فإنه يشارك الحيوان غير الناطق في أمور".<sup>(٤)</sup>

فإذا حاولنا تحديد الأفعال التي تخص الإنسان بما هو إنسان لوجدنا بعض الصعوبة في ذلك إذ أن الإنسان يعد من أعقد الكائنات الحية واللاحية خاصة وأنه يتميز بقوى متعددة تشمل جميع القوى المنسوبة للكائنات الأخرى كل إنسان فله أجناس من القوى، أولها الفكرية، والثانية القوى الروحانية الثلاث، والثالثة القوى الحساسة، والرابعة القوة المولدة، والخامسة القوى الغاذية وما يعد منها، والسادسة القوى الاسطессية<sup>(٥)</sup>.

وهكذا فالإنسان يختص بالجزء الأكبر من القوى ويحوز أعلىها مرتبة وهي القوة الفكرية وأدنىها مرتبة وهي القوى الاسطессية. ثم نجد الحيوان وقد أخذ قدرًا كبيرًا أيضًا منها حيث تمثل في القوة الغاذية والمولدة والنامية كما يشارك الإنسان في النفس التزويعية ثم يأتي النبات في المرتبة الدنيا من الكائنات الحية ويتمنى بالقوة الغاذية.

وهكذا نجد أن الإنسان بمشاركته للنباتات في بعض قواه كالقوية الغاذية والمولدة والنامية نجده يأتي بأفعال شبيهة بأفعال هذه القوى. وبمشاركته لأفعال الحيوان غير الناطق في قوة الحس، والتخييل والذكر بالإضافة إلى القوى الأخرى التي ذكرناها نجده يأتي بأفعال تشبه أعمال تلك القوى، ولكن الإنسان يتميز عن سائر تلك الكائنات بما لديه من قوة فكرية وهي التي تجعله إنسانًا وإن كان هو وجميع الكائنات الحية يشتركون في الكائنات الجامدة في خصوصياته لافاعيل الطبيعة. فالكائنات الجامدة والكائنات الحية تتحققها بعض الأفعال الضرورية مثل الهبوط إلى أسفل طوعاً والصعود إلى فوق قهراً<sup>(٦)</sup>.

فإذا كان الإنسان ما هو إلا خليط من القوى الحيوانية والإنسانية والضرورية فما هي سمات الفعل الذي يصدر عنه وما هي خصائصه؟ يقول ابن باجة "... كل ما يوجد للإنسان بالطبع ويختص به من الأفعال فهو باختيار، وكل فعل يوجد للإنسان باختياره فلا يوجد لغيره من

أنواع الأجسام. والأفعال الإنسانية الخاصة به هي ما يكون باختياره فكل ما يفعله الإنسان باختياره فهو فعل إنساني وكل فعل إنساني فهو فعل باختياره<sup>(7)</sup>.

وهكذا نجد أن الفعل الإنساني يتميز بأنه يصدر عن اختيار قائم على فكر ورؤية، كما أنه يتميز عن غيره من الأفعال الجمادية والحيوانية بأن له غاية فالإنسان الذي يهرب من شيء أزعجه أو يكسر حجراً لأنه تعثر به أو يكسر عوداً لأنه خدشه فهذه كلها أعمال للإنسان من جهة النفس البهيمية. أما إذا كسر الإنسان الحجر أو القاء بعيداً حتى لا يتضرر فيه إنسان غيره كان فعله هذا فعلاً إنسانياً قصد من وراءه غاية سامية.

فكأن الفعل البهيمي هو الذي يتقدمه في النفس الإنفعال النفسي فقط مثل التشتهي أو الغضب أو الخوف. أما الفعل الإنساني فهو الذي يتقدمه الفكر، سواء تقدم الفكر إنفعال نفسي أو أعقبه، كما أن الباعث على الفعل الحيواني هو الغريزة التي للنفس البهيمية على حين أن الباعث على الفعل الإنساني هو الرأي والاعتقاد. فإذا أكل إنسان ما الفراسيا، وكان يشتهيها واتفق له عن ذلك أن لأن بطنه وصح بدنه وكان محتاجاً إليه، فإن هذا فعل بهيمي بالذات إنساني بالعرض. أما إن أكلها لا لأنه يشتهيها بل لأنه يريد أن يلعن بطنه واتفق مع ذلك أن أعجب بطعمها فهذا الفعل إنساني بالذات وهو بهيمي بالعرض<sup>(8)</sup>.

وأكثر أعمال الإنسان إنما تتألف من عناصر بعضها حيواني وبعضها إنساني ويندر أن تكون أعمال الإنسان حيوانية على الإطلاق إنما يغلب أن تكون إنسانية وما ذلك إلا لأن الإنسان مؤلف من جزئين من جسد له حاجات ضرورية لا يمكن إهمالها أو تجاهلها، ولو أنها أهملت لما استطاع الإنسان أن يعيش ثم من جزء عاقل يتمثل في النفس الناطقة التي تهيمن على الجسم

وتدرك شئونه في اعتدال من أجل ذلك فإن العقل الإنساني لا يمكن أن يكون إنسانياً محضاً ولا حيوانياً محضاً وإنما هو خليط من الإنساني والبهيمي وبقدر تغلب أحدهما على الآخر تتحدد مرتبة الإنسان. فلذلك من كانت نفسه البهيمية تغلب نفسه الناطقة حتى يكون ينهض عن شهوته المخالفة لرأيه دائماً فهو سوء البهيمية خير منه<sup>(٩)</sup>.

ويفضل ابن باجة بين الفعل البهيمي والفعل الإنساني بأن الفعل البهيمي قلما يوجد حالياً من الإنساني لأنه لا بد للإنسان أن كان على الحال الطبيعية أن يفكر كيف يفعل ذلك إذ أن النفس البهيمية سامة ومحطمة للنفس الناطقة بالطبع إلا في الإنسان الذي هو على غير المجرى الطبيعي مثل السبعي الأخلاق الذي أفرط عليه الغضب. أما الفعل الإنساني فقد يوجد خلود من الفعل البهيمي وفي هذه الحالة يمكن أن يتصرف فعله بالإلهمة<sup>(١٠)</sup>.

وهكذا يتضح لنا أن الأفعال التي تخص الإنسان منها جمادى، ومنها بهيمي، ومنها إنسانى وكل واحد من هذه الأفعال جنس لما تمحشه فمن خصائص الفعل الجمادى أنه بالاضطرار وليس فيه شيء من الاختيار، أما الفعل البهيمي فهو أيضاً من أجل شيء إلا أنه من تلقانا. وأما الفعل الإنسانى فإن الغاية هي التي تحدده وذلك يكون باختيار وابن باجة يتفق في ذلك مع أرسطو الذي يقرران الغايات ايا كانت هي هدف مقاصدنا الأخلاقية وجميع أفعالنا<sup>(١١)</sup>.

#### أ - تصنف الأفعال الإنسانية طبقاً لعنصر الاختيار،

إذا كان الإنسان يختص بقوى وأفعال تشمل جميع أفعال الكائنات وقوتها مثل القوة الفكرية والقوى الروحانية الثلاث، القوة الحسائية، والولدة والغاذية، والاسطعافية.

فقد تعددت أفعاله بتنوع قواه وأصبح كل فعل إما خاضعاً للاضطرار وأما لل اختيار فيها أصلاً، ومنها قوى يدخل اختياراً في كل عنصر من عناصرها، ومنها قوى ثالثة تأخذ من الاضطرار وال اختيار بنسب قد تتفاوت فيها بينما. أمكن لنا أن نحدد طبيعة هذه الأفعال بناءً على تحديد قواها وقدرة الإنسان على اختيار في كل منها.

ولا شك أن ابن باجيه قد اهتم بتصنيف هذه الأفعال كي يحدد نوع الأفعال التي يمكن أن تطبق عليها الفضيلة إذا أن الفضيلة لا تتطبق إلا على الأفعال اختيارية. تلك الأفعال التي يقوم بها الإنسان بكامل إرادته وحرفيته فيتصف إما بالخير أو الشر وهنا تحدد الفضيلة كمعيار للأخلاق كما يقول أرسطيو<sup>(١٢)</sup>.

فالقوة الاسطفية لا اختيار فيها إطلاقاً وهي باضطرار صرف. ولذلك كان الفعل الجماد باضطرار ولا اختيار فيه، فهو ليس من أجل شيء أصلاً ولذلك ليس لنا أن نفعله لأن الحركة فيه ليست من تلقائنا<sup>(١٣)</sup> والإنسان ل أنه من الأسطقفات فتلتحققه الأفعال الضرورية التي لا اختيار له فيها كالهبوط من فوق والاحتراق بالنار وما جانسه<sup>(١٤)</sup>.

أما أفعال القوة الغاذية فهي ليست باختيار أصلاً ولا باضطرار صرف والفرق بينها وبين أفعال القوة الاسطفية أن المحرك في الغذاء إنما يوجد في جسم وهو يحتاج إلى المتحرك (الغذاء) وإذا كانت أفعال القوة المولدة تشبه أفعال القوة الغذائية إلا أنها تميّز عنها بأنها أقرب إلى الاختيار، ذلك ل أنه إذا كان من الضروري وجود الغذاء من أجل قوام الجسد. فإنه ليس من الضروري القاء البذر في انشى تولده.

وأما أفعال القوة الحسارة فإن كانت انفعالات كانت بالاضطرار. إلا أن منها بعض الأفعال بالاختيار مثل البصر. وبعضها بالاضطرار مثل اللمس لكن

باستطاعة الإنسان إذا أرد أن يفعل عنها مثل أن يهرب من الحرّ ويتذرّ من البرد ..

وأما أفعال القوى الروحانية الثلاث (الحس المشترك - التخلّ - الذكرة) فهي أفعال وانفعالات والانفعالات ينطبق على الحس. وأما الأفعال الكائنة عنها فهي اختيارية إذا كانت إنسانية أما إذا كانت بهمية فهي باضطرار.

فإذا ما نظرنا إلى القوة التي يتميّز بها الإنسان عن سائر الكائنات الأخرى وهي القوة الفكرية وجدنا أن الصور والتصديق فيها بالاضطرار. لكن كل قوة من القوى التي ذكرناها سابقاً فيما عدا الأسطقية، كان للنطقية فيها مدخل والاختيار فيها مدخل. ولما كانت الأفعال الإنسانية هي اختيار كان كل فعل من أفعال هذه القوى يمكن أن يكون للناظفة فيه مدخل.

وإذا كنا قد حددنا عنصر الاختيار في كل قوة من القوى الإنسانية السابقة فما هي خصائص الفعل الإنساني اذن وما مدى الاختيار فيه؟

يقول ابن باجة<sup>١٥</sup> الأفعال الإنسانية منها ما يكون كل جزء منها باختيار ولذلك يمكن للإنسان أن يقف حيث يشاء من ذلك الفعل كالحباكة والسكافة وما شاكل هذه الصنائع. ومنها ما الاختيار أكثر اجزائها غير أن الغاية فيها لشيء آخر وما يشارك فيه قوة ليست ناطقة كالملاحة والفلاحة ومنها ما يوجد للإنسان بذؤوها فإذا فعل ماله أن يفعل تولى الفعل محرك آخر إلى تمام الفعل كالابلاد، فإنه إذا ألقى الإنسان المن في الرحم لم يكن عن اختياره كون الجنين ولا من أمره شيء<sup>١٥</sup>.

فابن باجة يشير إلى أن هناك أفعالاً يقسم بها الإنسان بمحض إرادته وباختياره وتلك الأفعال تسم بالحرية إذ إن في مقدور الإنسان أن يقف عن تنفيذ ذلك الفعل وقتما شاء وسيتضح لنا فيما بعد أن ذلك النوع من الأفعال يجعل الإنسان مسؤولاً عن أفعاله وهنا تحدد المسؤلية ويقرر الثواب والعقاب

كما أن هناك أفعالا لا ارادة له فيها ولكن يقوم بها بالاضطرار هذه الأفعال الاضطرارية ليس لنا أن نفعلها لأن الحركة فيها ليست من تلقائنا وهنال تنعدم المسؤولية عنا.

### الثواب والعقاب:

إذا كان نوع الإنسان أو ماهيته المعقولة عبارة عن مجتمع القوى التي يتصف بها الإنسان والتي توجد خارجة عنه لم تغير بتغييره. ففى الإنسان إذن معنى سرمدى هو كلى الإنسان ومعنى كائن فاسد هو لحاق هذه الصفات أو القوى ..... وذلك أن طبيعة الإنسان هي فيما يظهر، كالواسطة بين تلك السرمدية وهذه الكاثنة الفاسد والأمر فى الإنسان هذه الحال على المجرى الطبيعي<sup>(١٦)</sup> وهذا يدعونا إلى التساؤل أى أفعال الإنسان يخضع للثواب والعقاب؟ هل هو الفعل البهيمى أم الفعل الاختيارى. وأى قوى الإنسان تخضع ب Maher السعادة والشقاء؟

فإذا كان الإنسان من ناحية يشعر بأنه حر الإرادة يعمل ما شاء وأنه مسئول عن عمله فإن هذه المسئولية تقضى الحرية، وهنا يصبح للثواب والعقاب معنى، وهو يرى أن الله عالم كل شيء وأحاط علمًا بما كان وما سيكون ولكن معنى ذلك أنه فطر جميع الفاعلين أن يفعلوا والمنفعين أن يفعلوا كما كان يقول الغزالى في آخر كتابه "مشكاة الانوار" إذ أن هذا القول يجعل الإنسان غير مسئول عن أفعاله وبالتالي تتفسى المسئولية ولا يصبح للثواب والعقاب أى معنى<sup>(١٧)</sup>.

يقول ابن باجه "وظاهر أن هذا الفعل الذى يكون واحد هو ثواب الله ونعمته على من يرضاه من عباده. فلذلك ليس هو المثاب والمعاقب. بل هو الثواب والنعمـة على مجـمـوع قـوىـ النـفـسـ؟، وإنـماـ الثـوابـ والـعـقـابـ لـلـنـفـسـ التـزوـعـيةـ وـهـىـ الخـاطـئـةـ وـالـمـصـيـبةـ".<sup>(١٨)</sup>

معنى ذلك أن ابن باجه يرى أن الأفعال التي تخضع للشواب والعقاب هي الأفعال البهيمية تلك الأفعال الصادرة عن النفس التزوعية وهي الخاطئة والمصيبة.

أما الأفعال الإنسانية التي تتصف بالاختيار والروية ويكون الفكر دعامة أساسية من دعائهما فإن هذه الأفعال هي المخالدة وتكون السعادة للفقرة الفكرية أو للعقل بالفعل إذ هو ثواب الله ونعمته على من يرضاه من عباده وذلك يقول ابن باجة " فمن أطاع الله وعمل ما يرضاه أثابه بهذا العقل وجعل له نوراً بين يديه يهتدى به، ومن عصاه وعمل ما لا يرضاه حجبه عنه. فبقى في طلبات الجمالة مطبقاً عليه حتى يفارق الجسد محجوباً عنه سائر في سخطه. وتلك مراتب لا تدرك بالفكرة. ولذلك تم الله العلم بها بالشريعة. ومن جعل له هذا العقل. فإذا فارق البدن بقى نوراً من الأنوار يسبح الله ويقدسه مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً" <sup>(١٩)</sup>.

### ب - تصنیف الأفعال الإنسانية طبقاً للصور الروحانية

لما كانت الأفعال الإنسانية متصلة بالصور الروحانية أو على أوجه مختلفة من الاتصال فقد صنف ابن باجة الأفعال الإنسانية بحسب تلك الصور الروحانية إلى الأصناف الآتية:

- ١ - هناك أفعال لا غاية من ورائها إلا وجود الصور الجسمانية فقط كالأكل والشرب والدثار والمسكن. فإذا كانت غاية العقل الإنساني الانتذار من هذه الأمور فقط كان فعله جسمانياً محسناً، ولم يكن لصوره الروحانية أى قدر ولا يشعر بها وذلك لإفراط جسمانيه وهؤلاء هم الذين أخلدوا في الأرض وفيهم قوله عز وجل " واتل عليهم نبا الذين أتیناه آياتنا فانسلخ منها فاتبعه الشيطان فكان من الغاوين . ولو شئنا لرفعنا بها ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه" <sup>(٢٠)</sup>.

أما إذا أخذ الإنسان من هذه الصور الضروري فقط كان  
طبيعاً وقد بها ثمام صورته الجسمانية<sup>(٢١)</sup>.

٢ - وهناك أفعال إنسانية تسعى إلى الصور الروحانية. ولما كانت هذه الصور متعددة ومختلفة أدى ذلك بالطبع إلى اختلاف الأفعال وتتنوعها. فمنها تتجه نحو الصور الروحانية الموجودة في الحس المشترك وهذه الأفعال إما مكتسبة كعناية بعض الناس بملبسهم واختيار أنواعها وألوانها وعنايتهم بالمسكن. ومنها أفعال طبيعية كمن يعني بشرف الأحساب.

ومنها أفعال تتجه نحو الصور الروحانية الموجودة في التخيل. وهذه أيضاً أصناف منها ما يقصد به نوع من الانفعال كلباس السلاح في غير وقت الحرب. ومنها ما يقصد به الالتباذ كالتودد والبسر والهزل وحسن الحديث وحفظ الأخبار والأمثال والأشعار. ومنها أفعال تقصد الكمال فقط وهي الفضائل الفكرية ومنها العلوم، والفضائل الشكلية كالسخاء والتجلدة وحسن المشاعر ومنها فضائل كاليسار وإفراط الغيرة.

هذه الأفعال التي للأصناف السابقة من الصور الروحانية قد يقصد بها الإنسان أن تولد في النفس خشوعاً فتعقبه الكرامة وسائر الجيارات الخارجية، وقد لا يقصد منها أكثر من أن الإنسان يهوى أن يفعلها فيحصل له عن فعلها كمال صورته الروحانية<sup>(٢٢)</sup>.

٣ - ومنها أفعال يتأتى بها كمال الصور الإنسانية التي ستكون له في ذكره بعد موته وهذه يؤثرها أكثر الناس لذاتها حتى ظن أنها السعادة. والعرب تجد في الذكر خاصة ما لا تراه كثير من الأمم ويرون أن الذكر بقاء المذكور ولذلك يقول الشاعر:

ذكر الفتى عمره الثاني وحاجته ما فاته وفضول العيش أشغال (٢٣)

٤ - وهناك أفعال لا غاية لها إلا تحصيل الصور الروحانية العامة (المعقولات) وهي أكمل الصور على الاطلاق و يجعلها ابن باجة في مرتبة وسطى بين الصور الروحانية التي تترج بها الجسمانية وبين الصور الروحانية المطلقة التي ليس بها شائبة جسمانية (العقل الفاعل وما ينسب إليه) (٢٤).

#### جـ - **تصنيف الأفعال الإنسانية طبقاً لمراحل العمر**

يرى ابن باجة إن لكل مراحله يمر بها الإنسان أفعالاً خاصة بها وهو يقسم عمر الإنسان إلى ثلاثة مراحل . مرحلة نباتية - مرحلة حيوانية - مرحلة إنسانية .

##### ١ - **المرحلة النباتية (مرحلة الطفولة):**

هذه المرحلة تبدأ منذ سن الطفولة وتنتهي منذ ميلاد الإنسان إلى إن يتحرك الحركة التي تمكنه من حمل جسده إلى كل ما يشهيه ؛ فالاول من تلك يوجد له في سن الطفولة وذلك من وضعه إلى إن يتحرك بجملة جسده إلى ما يشهيه . فإنه ما دام كذلك فإنما يفعل عن النفس البهيمية (٢٥) .

في هذه المرحلة نجد أن كل فعل من أفعاله بداعي من النفس الغذائية . حيث يكون طفلاً رضيعاً لم تحدث له بعد القوة الفكرية فيكون إنساناً بالقوة (٢٦) ولما كان الإنسان في هذه المرحلة لا يستطيع أن يقوم بحاجاته بنفسه فقد كفلت الشرائع حمايته . وجعلت كفالته لوالديه ؛ فإن السن الأولى فالصور الروحانية موجودة فيها بهذه الحال بالطبع لكل من يتکفل به (٢٧) .

## ٢ - المراحل الحيوانية (النفعية):

وهي مرحلة لاحقة للمرحلة السابقة وتبداً من وقت "ما يتحرك إلى ما يشنئه إلى وقت توحد له فيه الروية"<sup>(٢٨)</sup> وفي هذه المرحلة تكون حال الإنسان شبيهة بحال الحيوان غير الناطق وتكون السيطرة للنفس البهيمية التي تطبع الأفعال بطبيعتها. وهذه المرحلة قد تحتاج لكتفالة الوالدين وقد لا تحتاج.

## ٣ - المراحل الإنسانية:

وتبدأ منذ بدء الروية والتفكير عند الإنسان. وهنا تصبح القوة الناطقة هي المحرك له ويوجد لها يصبح الإنسان إنساناً بالإطلاق. فالقوى الفكرية هي التي توجه أفعال الإنسان وهي لا تحصل له إلا إذا حصلت المعرفات وبحصول المعرفات تحدث الشهوة المحركة للتفكير وما يكون عنه وبذلك يكون الإنسان بالفعل<sup>(٢٩)</sup>.

ولا تقتصر المراحل التي يمر بها الإنسان على المراحل السابقة فقط ولكنه يمر بمراحل ثلاثة لاحقة لمرحلة الشاب وهي: الكهولة - الشيخوخة - والهرم. ولكل مرحلة أيضاً من هذه الراحل الصور الروحانية الخاصة بها والتي تناسب كل عمر من هذه الأعمار، وإذا لم يرث الإنسان القيام بالأفعال المناسبة لعمره والمنسوبة إلى القوى الخاصة به في تلك المرحلة فأنه يعد في المرحلة الأولى من العمر وهي مرحلة الطفولة.

فإذا كان عدم قيام الإنسان بأفعال مناسبة لسنّه مصدره نقص في القوى فإن ذلك يعد نقصاً في الطبيع. مثل المعتوهين فإن المعتوه لا يستطيع أن يصل إلى مرحلة الرؤية والتفكير لنقص قواه العقلية فيظل في المرحلة التي هي دون المرحلة العقلية أما إذا كان الإنسان له القوى ولم يفعل عنها كان هو والمعتوه سواء سواء إذ لا فرق بينهما ويصبح أن يقول أنه ليس معتوهاً بالذات ولكنه معتوهاً بالعرض أو كالمعتوه.

وهناك فئة ثالثة لدتها القوى ويفعل عنها الإنسان ولكنه يظل يتroxى من أفعاله ما كان يتroxاه في السن السابقة له فأفعاله في تلك الحالة تعد أفعالاً بهيجة حيث إنه يقوم بأفعال البهيمة على أتم وجه اذ أنه يستخدم في قيامه بها الروية والتفكير<sup>(٣٠)</sup>.

ولما كان كل شيء يسر على نظام محدد، فإن كل سن في هذا النظام يعد توطئة للسن اللاحقة له والسابقة تعد خادمة لللاحقة. وهكذا. فال أقل شاناً يتبع الأكثر شاناً، أما إذا حدث غير ذلك فإن التوطئة تقوم مقام الغاية وتتصبّح نقطة البداية هي نقطة النهاية. ولذلك يقول أرسطو في كتاب (الأخلاق النيقوماخية) "فإن النقص ليس من قبل السن أو بها بل من قبل العادة والخلق" ولذلك يستقبع من الشيخ التصابي. لتساعد ما بين سن وسن التصابي إذا يفصل بين السنين سن الكهولة التي تميز بالحكمة والعقل وجودة الرأي وحسن المشورة كما يستحسن من المحتلمين اللعب بالسلاح لأنه مجال الجد، ومن الشاب المرح والهزل لأنه أول أفعال الروية.

فإذا حاول الفرد في أي مرحلة أن يتقدم سنه لم يكن ذلك شيئاً طبيعياً بل اشبة بالصناعة. ويضرب لنا ابن باجة مثل الوقار والمشورة في الصبي يقول<sup>(٣١)</sup> إن ذلك إما عن نقص في الطبيع حتى إذا قام به الإنسان لا يلبث أن يخمد سريعاً. وقد يحدث من أولاد ذوى الاحسab فيظهرون بذلك الوقار من غير أن يكونوا أهلاً له بل أظهروه تشبهـاً بأهل الوقار الذين يحيطون بهم فوقارهم في هذه الحالة وقار مصطنع لا يلبث أن يظهر على حقيقته فإذا كانوا بارعين في اظهار هذا الوقار وخدعوا الناس حتى ظنوا أن ذلك هو الفضيلة كانوا هم أساس المدن الفاسدة وعلى أكتافهم تنهار المدن.

## د - تصنيف الأفعال طبقاً لغايتها:

تختلف الأفعال الإنسانية من ناحية أخرى طبقاً للغاية التي ينشدونها على أن مرجع هذه الأخلاق إنما هو إلى طبائع الناس مما يجعلهم مراتب، بعضهم فوق بعض فمن الناس من يجعل توطئة فعله تقوم مقام الغاية. ومنهم من يتتابع الفعل ماراً براحله المختلفة حتى يصل إلى الغاية المنشودة هذا الاختلاف كما ذكرنا هو الذي يجعل ريداً معداً بفطرته لأن يكون إسكافياً، وعمرو معداً بفطرته لأن يكون رئيساً<sup>(٣٢)</sup>.

ولقد اهتم ابن باجة بدراسة موضوع الغاية في كثير من رسائله "رسالة الوداع - والاتصال - تدبیر التسوحد وله رسالة خاصة تسمى باسم "في الغاية الإنسانية" كما انتابنا نجده أن هذا الموضوع قد لفت نظر الفارابي من قبل درسه دراسة وافية مما جعل ابن باجة يقول..... الغاية التي ينتهي الطبع بالسلوك إليها، فقد وصفها وأطّال الوصف فيها من تقدمنى واحد من وصفها وكزرت القول فيها أبو نصر ومكانه من هذا العلم مكانة "لكن ذلك القول لا يجعلنا نعتقد أن ابن باجة قد أخذ عن الفارابي قوله في الغاية لأن ابن باجة يعقب بعد ذلك بقوله "... لكن لا أجد من جميع كتبه التي وصلت الاندلس هذا النحو الذي وقعت عليه... فإني وجدت لارسطو في الحادية عشر من الأخلاق ذلك غير أنه مجمل جداً لا يمكن من الاكتفاء به"<sup>(٣٣)</sup>.

ويصنف ابن باجة الغاية عموماً إلى صنفين: غاية رئيسية، غاية مรองة. فما هي إذن الغايات المرؤوسة وما هي الغايات الرئيسة؟

قبل أن نحدد هاتين الغايتين نجد ابن باجه يحدد لنا أن طلب الغاية إنما هو من فعل النفس التزوعية الذي يعرف الشوق. ولما كانت النفس التزوعية تستعين ببعض الصور الخيالية من أجل الوصول إلى أغراضها متنقلة من حال إلى حال كانت هذه الحركة تسمى نشاطاً وعدم هذا الاشتباك يسمى مللاً أو

كسلًا فإذا ما تحرك الإنسان عن هذا الشوق كان تحركه من جهة أنه حيوان خيالاته إنسانية وكان فعله فعلاً حيوانياً لأنه يفعل الفعل تشوّفاً إلى أن يفعل فقط أما إذا فعل الفعل ليحصل منه غرض آخر وهو نفع ذلك الفعل فقد كان ذلك عن الرأى وليس التزوع<sup>٣٤</sup> واما الرأى فهو أن يفعل ليحصل منه غرض آخر وهو نفع ذلك الفعل<sup>٣٥</sup> واتصف فعله بالإنسانية لأن من خصائص الرأى أنه يحرك إلى ما هو دائم بذاته وإلى ما هو دائم بالتكرر فإذا ما كان دائمًا بالتكرر نزلت غايتها منزلة التوطئة وأصبحت توطّته لغاية أخرى وهكذا إلى ما لا نهاية فلا بد وأن تكون هناك غاية تراد لنفسها وهي التي إذا حصلت أكتفى بحصولها، فما هي إذا الغايات المرؤسة؟

الغايات المرؤسة إذن هي التي تكون عن النفس التزوّعية مثل استعمال الأغذية والدثار والمسكن... إلخ وهذه الغايات ليست نبيلة ولا جليلة ولا هي كمال في أي سيرة من السير. فإن الجلال والكمال عند هؤلا هو تملك النفس التزوّعية وإطلاق وثاقها ولذلك يموت من حصلت له هذه الرتبة من الملوك الغابرين الذين ملكوا أكثر المعمورة، ولم يستفيدوا من أعمالهم وأعمارهم وقدرتهم الممتدة القاهرة ويسارهم شيئاً أصلاً ولذلك يموت أكثرهم متأسفين على ما فقدوه وما كانوا عليه فإذا كان هذا هو حال الملوك فما بالك بحال من دونهم وهؤلاء تحرّكهم صورهم الجسمانية أو الروحانية الخاصة<sup>٣٦</sup>.

### الغايات الرئيسية:

والغايات الرئيسية عند ابن باجة من خصائصها أنها أبدية غير خاضعة للكون والفساد وهي إما إلهية صرفة، أو عقلية وهي أيضًا إلهية لأن الفعل الذي يكون بحسبها هو فعل وليد الحكمة والرأى وأنها إما المقولات أو واحد منها. فإذا كان الفعل الإنساني نحو هذه الغاية كان عن الرأى وكان عن شيء أبدى، وأصبح هذا الفعل أبداً بذاته وهذه الغاية هي غاية في حد ذاتها

وليست توطنه إلى غاية أخرى، والذين يجعلون كدهم هذه الغاية فهم الأفضل دون شك<sup>(٣٦)</sup> فاما من يفعل الفعل لأجل الرأي والصواب ولا يلتفت إلى النفس البهيمية ولا ما يحدث فيها فذلك الإنسان أخلق به أن يكون فعله ذلك إلهياً من أن يكون إنسانياً<sup>(٣٧)</sup>.

ومن أصناف هذه الغاية: العبادة التي يتغى بها الإنسان رضى الله ومنها النظر العقلى الذى يتهم بالاتصال، ومنها العلم الحق الذى هو أشرف ما يصبو إليه الإنسان.

وقد يعتقد البعض أن تكرير الفعل فيه نوع من الدوام خاصة الفعل المكرر عن النفس التزويعية فلذلك يحق أن تكون غاية فعله رئيسة وليست مسؤولة ولكن ابن باجة ينفي ذلك ويقول إن تكرير الفعل عن النفس التزويعية يكون أشبه بفعل النجار إذا أعاد الضرب بالقادوم فهو تكرير لل فعل ولا يمكن أن يتصرف بالدوام . والفرق بين الفعلين كالفرق بين المتعبد والمراهنى فإن كلامهما يرفع ويختصر ويبلو ، لكن فعل المتعبد صلاة، وفعل المراهنى ليس صلاة أصلاً بل يحاكي ولذلك يقال لفعليهما صلاة بنحو من الاشتراك<sup>(٣٨)</sup> .

## ٢ - مراتب الحياة الأخلاقية:

بعد أن استعرضنا حياة الأفراد وأفعالهم وغايياتهم ، والصور التي ينشدونها فإننا نستطيع أن نحدد مراتب ثلاث للحياة الأخلاقية بحيث تصبح هذه المراتب دالة على نمط السلوك الذى يتبعه الأفراد والغاية التى ينشدونها .

### أ - المرتبة الجسمانية الخامسة:

هؤلاء الأفراد الذين يمثلون تلك المرتبة لا يبالغون بصورهم الروحانية وليس لديها عندهم أى قدر وذلك لإفراط جسمانيتهم وعمل أمثالهم يتقطع بشبوت شرف الإنسان ولذلك ذمهم أكثر الكتاب والشعراء . وهؤلاء هم الذين

أخلدوا في الأرض ولذلك لا يمكنهم أن يدركوا شيئاً من الغاية القصوى ولذلك فلا يوجد جسماني واحد سعيد<sup>(٣٩)</sup>. وهم كما يقول ابن باجة، ينزلون أجسامهم لأجسامهم ويؤثرون حالاً جسمانية على حال أخرى جسمانية<sup>(٤٠)</sup>.

ولذلك كان هؤلاء يفضلون اللذة الحسية على سائر أنواع اللذات ويعتبرون أن السعادة القصوى عندهم هي تحقيق تلك السعادة الحسية ولا يمكن أن تكون اللذة هي الخير الأقصى للإنسان لأن الإغراء في مارستها يجلب له الضرر والآلم.

#### ٢ - المرتبة الجسمانية الروحانية:

وهذه المرتبة تعد أعلى من المرحلة السابقة وتحوى داخلها مرتبتين بحسب تغليب الصورة الروحانية أو عدم تغليبيها. وقدر سيطرة أحد الجانبين على الآخر يتصف الإنسان أما بالشرف وإما بالخسنة. إلا أن هؤلاء يمكن أن يكون منهم فئة تبغي الكمال فقط فتقصد إلى الفضائل الفكرية، أو تبغي الالتزام فقط فتقصد إلى الفضائل الشكلية كالسخاء والتوجدة وحسن المعاشرة، أو الفضائل المظونة كاليسار وإفراط الغيرة.

فإذا قصد الإنسان الفعل وقصد منه الانفعال فعمله هنا شوقي إن طلب به الكرامة، أو يجري مجراه الشوقي إن طلب منه الخشوع دون أن يظن به الكمال<sup>(٤١)</sup>.

وأفراد هذه الفئة هم الذين ينطبق عليهم الحديث الشريف "من كانت هجرته إلى الله فهجرته إلى الله، ومن كانت هجرته لدنيا يصيّبها أو امرأة ينكحها فهجرته لما هاجر إليه".

فإذا كانت المرتبة الأولى لامرها إلا إشباع غرائزها والالتفاد بالأشياء المادية فقط، فإن هذه المرتبة بقسمتها ترمي إلى الفضائل والأعمال التي يرجى من ورائها نفع (٤٢).

## ٢ - المرتبة الروحانية العقلية (مرتبة الحكماء)

ومن يبلغ هذه المرتبة يكون لديه الاستعداد لتلقي المعرف بواسطة العقل الفعال كالنبوة والأحلام الصادقة. والصور المعقولة ولذلك كانت هذه المرتبة غاية في حد ذاتها وليس توطيه لغاية أخرى، والفرد المتوجه لكى يصل إلى تمام هذه الغاية يجب عليه أن يتصل بأهل العلم ويرتقى بالعلوم النظرية التي تحقق له كمال ذاته "فيضي من حوله كالنور" (٤٣). وهذه المرحلة أيضاً تتضمن مرتبتين بحسب تغلب الروحانية على العقل أو العقلية على الروحانية ولا شك أن المرتبة التي تغلب عليها العقلية هي أسمى المراتب الأخلاقية.

فإذا كان الروحاني يجب عليه أن يفعل بعض الأفعال الجسمانية لكن ليس لذاتها، ويفعل الأفعال الروحانية لذاتها. فإن الفيلسوف يجب عليه أن يفعل كثيراً من الأفعال الروحانية لكن لا لذاتها، ويفعل جميع الأفعال العقلية لذاتها. فهو بالجسمانية موجود، وبالروحانية أشرف، وبالعقلية هو إلهي فاضل فذو الحكمة ضرورة فاضل إلهي. وهو يأخذ من كل فعل أفضله ويشارك كل طبقة في أفضل أحوالها الخاصة بها وينفرد عن أفراد كل طبقة بأفضل الأفعال وأكرمها حتى أنه يصبح في استطاعته بلوغ الغاية القصوى وهي غاية الغايات. وهذه المرتبة لا يصل إليها إلا الحكماء (٤٤).

## الفضيلة والرذيلة:

يربط ابن باجة بين الأفعال الإنسانية من جهة وبين كمالها من جهة أخرى، فإذا كانت الأفعال منها بهيمية ومنها إنسانية، كانت الكمالات منها فكرية وهو يعني بالكمالات هنا المعنى الأخلاقي من حيث إنها فضائل (٤٥).

فإذا كان أفالاطون يفرق بين فضيلة شعبية تعتمد على العادة، وفضيلة فلسفية تعتمد على التأمل.. إلا أنه يحترم الفضيلة الشعبية القائمة على العادة، وإذا كان أرسطو في مذهبه الأخلاقى يحترم تلك الفضيلة القائمة على العادة بل أنه يعتبر أن الفضيلة لا تكون فضيلة إلا مثل أصاحت عادة تصدر عن أصحابها حتى يجد فى مزاولتها متعة أو لذة<sup>(٤٦)</sup> فإن ابن باجة يقسم الفضائل إلى :

#### ١ - فضائل شكلية (نفسانية أو خلقية) :

وهي الفضائل التي تتعلق بالطبيعة الحيوانية للإنسان بحيث إنها تقوم على إخضاع شهوات الإنسان وأهوائه لسلطان العقل. من هذه الفضائل السخاء والتجردة والأللة وحسن المعاشرة والرفق والتودد والأمانة ومنها الفضائل المظونة كاليسار وإفراط الغيرة والأنفة والحيوان قد يشارك الإنسان في هذا النوع من الفضائل<sup>(٤٧)</sup>، لكن هذه الفضائل لا توجد إلا لأنواع فقط. كالتجدة والحياء الموجودين للأسد فهذه الفضائل ليست لأسد واحد بعينه بل لكل أسد.

ومن خصائص هذا النوع من الفضائل أنها خادمة ومعدة لأن يعقل عنها إلا أنها توصف بأنها تشرف الموضوع ولا يشرفها ولذلك قد يظن البعض أنها الغاية القصوى ولكنها ليست كذلك، خاصة إذا ما فهمنا قول الفارابي "أقول أن إنساناً علم جميع ما كتب أرسطو، غير أنه لم يعمل بشئ مما فيها، وأنه عمل بها فيها، إلا أنه لم يعلم فيفضل العامل الجاهل على التارك العالم"<sup>(٤٨)</sup> إذ أن البعض قد يظن من هذا القول أن الفضائل هي الغاية القصوى غير أن القول يقتضى عكس ما ظنوا. إذ أن بعض الفضائل على التوطئات بحث لا يكون لها غaiات. كالصححة واليسار مع الفضائل فالفاضل لا يتبع بفضيلة ما

لم يكن فاضلاً والصحة قد يقتصر عليها من لم يكن معداً للعلم ولا لفضيلة ننسانية<sup>(٤٩)</sup> ولذلك يقول ابن باجة "والشهوة إنما تكون فاضلة إذا أرادت الأفعال التي تقييد الصحة"<sup>(٥٠)</sup>

## ٢- فضائل فكرية:

وهي أحوال خاصة بالصور الروحانية الإنسانية لا شركة لغيرها فيها كصواب الرأي وجودة المشورة وصدق الظن وبعض المهن والقوى التي تخص الإنسان كالخطابة وقود الجيوش والطب وتدير المترزل وعن طريق هذه الفضائل يستطيع الإنسان أن يميز ما هو الانفع له والفضائل الفكرية يصنفها ابن باجة صنفين:

### أ- فضائل عملية:

وهي مهن وقوى ومهن كل ما استعمل فيه البدن كالتجارة والكسافة وهذه أعدت لخدم غيرها "فإن الصنائع المستعملة لغاياتها لو لم تكن الغاية موجودة لكان وجودها عبئاً وباطلاً فهي بالطبع خادمة"<sup>(٥١)</sup> أما القوى فكالطب والملاحة والفلاحة وقود الجيوش وهذه القوى مرؤوسة فقد الجيوش إنما هو نحو صلاح المدينة لتعمل ما أعدت له والخطابة إنما أعدت لتعطى الإنفاع فيما استبطنه الحكمة.

### ب- فضائل نظرية:

وهي الحكمة وهي أكمل أحوال الروحانية الإنسانية وهذه الفضيلة أو الكمال توجد للعلم فقط ولكنها توجد بالعرض وإذا وجدت للحكمة بالذات كانت كمالاً بالإطلاق ولذلك كانت العلوم والأفعال الفكرية كلها كمالات بالإطلاق ولا تقال بتقييد فهي مختصة بالإنسان ولا يشتراك فيها غيره وهي إما أن تعطى الوجود الدائم أو تصل به<sup>(٥٢)</sup>. وهذه الفضائل النظرية ليست معدة

أصلًا ليخدم بها الإنسان شيئاً ما بل إنما هي معدة ليكمل بها المركب الأول (النفس)<sup>(٥٤)</sup> وإذا كان ابن باجة قد جعل الفضيلة النظرية في القمة فقد كان متأثراً بآراء أفلاطون الذي ذكر أن الفضيلة النظرية في القمة وأن الفضيلة الحقة هي التي تكون مصحوبة بالفكرة سواء كانت متصلة بالملذات أو غير متصلة (إذ أن الفكر هو وسيلة لتطهير النفس)<sup>(٥٥)</sup>.

كما كان متأثراً بأرسطو الذي ذكر أن الفضيلة على نوعين: أحدهما عقلى، والآخر أخلاقي، فالفضيلة العقلية تنتج دائمًا من تعليم، إليه يسند أصلها ونحوها ومن هنا يأتي أن بها حاجة إلى التجربة والزمان أما الفضيلة الأخلاقية فإنها تتولد على الأخص من العادة والشيم، وهي عموماً ليست شيئاً بفعل الطبع فيكون كالحجر الذي هو بالطبع يهوى إلى أسفل ولا يمكن أن يصعد، وإنما العادة هي التي تنمى هذه الفضائل وتنتمي لها<sup>(٥٦)</sup>.

وإذا كان الإنسان هو الكائن الذي يتميز عن سائر الكائنات بأنه يجمع بين الآلات الإدارية والطبيعية معاً، فإن قدرته على حفظ هذه الآلات والاهتمام بها هو الذي يحدد اتصاف فعله الأخلاقي بالفضيلة أو الرذيلة فكما أن الإنسان إذا عدم الآلات الإدارية لم يمكنه أن يعمل الأعمال التي لتلك الآلات كذلك المركب الأول إذا عدم الآلات الإدارية والطبيعية معاً، فإن التجار متى عدم القدوم وسائل آلاتهم لم يصنع من الآلات شيئاً كذلك الإنسان إذا عدم البدن لم يباطش<sup>(٥٧)</sup>.

فإذا كان أصحاب القنية الإدارية يمكن تصنيفهم إلى ثلاثة أصناف وهم:  
١ - صنف لا يبالون بالآئم ولا يحرسونها حتى تفسد. فتضطر布 أعمالهم ولا يستطيعون أن يقوموا بها متى شاءوا.

٢ - صف يقف حياته ويجعل همه حفظ آلات وصيانتها والعناية بها حتى أنهم لا يجعلونها في خدمة منافعهم فيكونون عبيداً لآلاتهم من غير أن يشعروا، بل ويتلذذ بوجودها غيرهم.

٣ - وهناك صنف يحرسها ويصونها في وقت لا يحتاج فيه إليها ويذلها ويستخف بها في الحين الذي يستعملها ولا يبالي هل تلفت أو بقيت.

فأى صنف من تلك الأصناف يمكن أن يتصف بالفضيلة في رأى ابن باجة وأيها يتصرف بالرذيلة وما هو المقياس الذي نقيس به خيرية الأفعال أو شرها؟.

رغم أن ابن باجة لم يفصح عن ذلك إلا أنها نستطيع أن نقول أنه يتبع رأى أسطو والفرزالي في أن الفضيلة هي الاعتدال<sup>(٥٨)</sup>. وأنها وسط بين طرفين ولذلك مجده يصف أفعال الصنف الأول والثاني بأنها مذمومة وأفعال الصنف الثالث بأنها محمودة<sup>(٥٩)</sup>. وهم الذين توسيطوا بين الصنفين وكما يقول ابن باجة "قد أخذوا من كل قسم أحسن ما فيه وبددوا أسوأ ما فيه لأن كل واحد من الطرفين إذا أراد أن يقنع نفسه في صواب عمله إنما يفرط عمله ويتجه بالجزء المشترك بينه وبين المتوسط، فإذا اعتذر فلما يعتذر من الآفة التي تلحق الطرف الآخر وهو المبد ولذلك قال صاحب الشريعة عليه السلام "خير الأمور أوسطها"<sup>(٦٠)</sup>.

فإذا كان ابن باجة يتبع أسطو في القول. بأن الفضيلة وسط بين رذيلتين هما الإفراط والتغريط والإفراط هو طرف الزيادة الذي يجب أن يبعد عنه الرجل الفاضل، أما التغريط فهو الطرف الآخر طرف النقصان أو التقصير بحيث مجده يقول إن إتلاف الصورة الجسمانية في سبيل الروحانية إنما هو إفراط" ويشبه أن يكون هذا كله إفراطاً فهو لم يتبعه في الحكم على

الفضيلة بمقاييس العقل ولذلك نجده يتبع الغزالي الذى جعل المقياس فى العقل والشرع معاً.

وإذا كان ابن باجة قد استخدم نظرية "الوسط الذهبى" فى الحكم على أصحاب القنبلة الإرادية فإننا نجده أيضاً يستخدم نفس الأسلوب فى الحكم على أصحاب القنبلة الطبيعية الذين ينقسمون إلى ثلاثة أقسام:

١ - صنف لا يبالى بجسده ولا بأعضائه بل يبذلها فى طاعة محركة الأول منى أمره مثل انهماك بعض الأفراد فى اللذات إرضاء لأمزجتهم مثل اللصوص وقطع الطريق.

٢ - صنف يخاف من كل شيء ولا يرى أمامه سوى بدنـه فهو يتربى الخدر فى كل شيء ويـخاف من كل شيء فلا ينهض عند ملـمه، بل يطلب السكون والدـعة مثل أن يعيش على نوع واحد من الطعام طبـلة عمره خـوفاً على بـدنـه من سائر الأطعـمة.

٣ - صنف متوسط لا يبالى بجسده إذا ما قام بعمل من الأعمـال مثل الشـجـعان يقول ابن باجة: فاما المتوسط فقد خـلـصـ من هـذـهـ العـوارـضـ وحصلـ لهـ الـآمنـ بـمـشارـكةـ الحـفـاظـ وحصلـ لهـ العملـ بـمـشارـكةـ العـاـمـلـ فقدـ أـخـذـ منـ كـلـ وـاحـدـ مـنـ الـطـرـفـينـ ماـ يـعـتـرـفـ بهـ ذلكـ الصـنـفـ آـنـهـ مـرـدـودـ . . . . وـكـثـيرـاـ ماـ يـقـعـ التـوـسـطـ مـوـقـعـ كـلـ وـاحـدـ مـنـ الـطـرـفـينـ،ـ فـيـعـملـ بـعـلـمـ ذـلـكـ الـطـرـفـ وـهـ لـاـ يـشـعـرـ . (٦٢).

والـصنـفـ الـأـوـلـ وـالـثـانـيـ يـمـثـلـانـ الـإـفـرـاطـ وـالتـفـرـيطـ عـنـ ابنـ باـجـةـ وـلـذـلـكـ كـانـتـ أـعـمـالـهـ مـذـمـوـمـةـ.ـ أـمـاـ الصـنـفـ الـثـالـثـ فـأـعـمـالـهـ مـحـمـودـةـ لـأـنـهـ أـخـذـ منـ كـلـ طـرـفـ وـسـطـهـ.

ويقول ابن باجة إننا نحكم على فعل هؤلاء بما ينبغي أن يكون فإذا كانت غايتهم ما ينبغي كانوا أفضلاً وسمى عملهم رشدًا وهؤلاء هم الراشدون وإن لم تكن كذلك كانت نقصاً ونذالة وسمى عملهم ضلالاً وعيناً<sup>(٦٣)</sup>.

وإذا كانت الفضائل عند ابن باجة تصنف في ترتيب تصاعدي يبدأ بأقرب الفضائل إلى الأمور الدنيوية ويصعد بها إلى أن يصل بأقربها إلى العقل بل يصل إلى العقل بالإطلاق. فإنه تبعاً لذلك يصنف مراتب الناس تصنيفاً تصاعدياً يجعل لكل مرتبة درجة معينة من الكمال فهو يقارن بين التمامات التي تناول بالأفعال الإنسانية ميزة بينها وهذه التمامات هي:

١ - تمامات الآلات الصناعية: ولقد عرفنا شيئاً من خصائص هذه الفضائل فيما سبق وأنها تعد خادمة غيرها وعرفنا أن غرض المكتسب لها إنما هو تفخيم أمره. بأنه اكتسب تلك الآلات فإن هذا التفخيم في الواقع الأمر ليس إلا نوعاً من النقص يعتري ذاته فإذا وصف زيد مثلاً بأن له هذه الآلات. كان عدم هذه الآلات نقصاً في العظمة والخلال التي اكتسبها من قبل. فكأن تمام هذه الفضائل ناقص لأنها خادمة<sup>(٦٤)</sup> يقول ابن باجة "فإن شئت أن تكون تسعى ليكون كمالك في الآلات وذلك باليسار فيكون كمالك كالحلم"<sup>(٦٥)</sup>. إذ لا فرق بينه وبين النائم لأن النائم يظن أنه يطير وهو باق في مرقه لم يسرح فهو يتاذى ويفرح بما ليس موجود، كذلك هو أيضاً يفرح ويتاذى بما لا وجود له في الحقيقة.

٢ - تمامات الأعضاء وكمالاتها (الصحة) وهذا النوع من الفضائل أعد ليفعل عنه. ويكتسبها بالذات خادم ومرؤس. وصاحب هذه الفضيلة لا يجني من ورائها شرفاً ولا كمالاً ولا ذمّاً يقول ابن باجة

وأما من له تمام الأعضاء وكمالها وجود الصحة فقط فذلك عبد بالطبع لأنه لا فرق بينه وبين البهائم بل هو في حال ما شر من البهيمة لأن البهيمة أعطيت قوة تدبر بها سلامتها أما أولئك فهو عدموا المدبر تلفوا الجسم وهؤلاء هم العبيد بالطبع وهم أهل ليكونوا عبيداً لغيرهم<sup>(٦٦)</sup>.

٣ - أما ذوي الفضائل الشكلية فإن هؤلاء قد يكونوا نافعين بغيرهم لأن هذا النوع من الفضائل قد يقتصر عليه في كثير من المدن، فت تكون أنفسهم قد كملت كمالاً ولكنهم في الحقيقة كما يقول ابن باجة "كثيرون هم بالكمال ولم يكمل فلذلك هم في رتبة يكاد صاحبها أن يكون كماله عبئاً وباطلاً<sup>(٦٧)</sup>" والإنسان في هذه المرتبة بخرج من مرتبة الإنسانية بالطبع إلى مرتبة أشرف الحيوان غير الناطق. فإن صاحب الفضائل الشكلية يشبه من الحيوان غير الناطق ذوى الهيبات الكريمة كالأسد في الجرأة والديك في الكرم<sup>(٦٨)</sup>.

٤ - وأما ذوي الفضائل العملية سواء كانت مهن أو قوى: فإذا جعل الإنسان كماله بالصناعات العملية كان بهذا الكمال خادماً لإنسان غيره لأنه يدير ولا يدبر، فهو متخصص لغرض غيره ومرؤوساً بالطبع غيره أن القوى أشرف من المهن، حيث يكون الإنسان أشرف الشوق وأرفع الخدمة كالوزير للملك<sup>(٦٩)</sup>.

٥ - ذوي الفضائل النظرية: فالإنسان في هذه المرتبة يكون كاملاً بالكمال الذي يخصه بما هو إنسان فيكون قد كمل في ذاته وليس يفتقر في الوجود إلى سواه. حيث يكون كل إنسان وكل موجود كائن فاسد نحوه. ومن تحصل له هذه الرتبة من الكمال فقد أصبح في حال لا تصارعه فيها الطبيعة ولا النفس البهيمية ويصف ابن

باجة هذه المرتبة من الكمال بقوله: "وهذه الحال يفوق النطع  
جلالها وشرفها ولذتها وبهاوتها ويهجتها. فإن الألم إنما هو من قبل  
الطبيعة. واللذة من قبل النفس الناطقة فلبعدها عن الهيولى تبقى  
بحال واحدة لا خد عنه. إلا أنها تكثر وأما هذا العقل المستفاد  
فلأنه واحد من كل جهة فهو في غاية البعد عن المادة... فهو إذن  
واحد أو على سُنْ واحد في اللذة صرف وبهاء وسرور وهو مقوم  
للأمور كلها والله عنه راضٌ أكمل ما يكون من الرضى" (٧٠).

وهكذا يتبيّن لنا ما سبق أنه إذا كان ابن باجة قد جعل الفضيلة اعتدالاً  
أو وسطاً بين طرفيين فقد أقر أن للإنسان حرية الاختيار والإرادة التي تحدد  
الوسط العدل ويحدد هذا الوسط العقل ولذلك كانت الحكمة العقلية أساسية  
في كل فضيلة أخلاقية.

## ٢ - السعادة واللذة:

ما هي الغاية القصوى التي ينشدها الأفراد ويبحث عنها علم الأخلاق  
أو ما هو الفعل الذي يقوم به صاحبه ويستهدف من ورائه غاية في حد ذاتها  
لا تفتقر إلى شيء آخر.

اختلف الناس في تحديد هذه الغاية فالبعض يرى أنها في تحقيق أكبر  
كسب مادي والبعض الآخر يرى أنها في حفظ الإساب، لذته بحيث يصبح  
كامل الصحة، البعض منهم رأى أنها في حياة التأمل العقلى وبعضهم رأى  
أنها في القرب من الله والاتصال به سواء كان الطريق الذي يصل بهم هو  
طريق القلب أو العقل ولقد اختلفت وجهات النظر في أمر الغاية القصوى،  
لاختلاف مراتب الناس كما مر بنا.

فإذا استعرضنا مراتب الأفراد والأفعال الخاصة بكل مرتبة يمكن لنا أن  
نحدد نوع اللذة التي تتوافق مع كل فعل من هذه الأفعال، ولما كانت اللذة

عند ابن باجة هي "تحقيق كمال الفعل وقد وافق طبيعة الأشياء" فإن اللذة بهذا المعنى لا تفترق عن السعادة فما هي إذن أنواع اللذات التي تتحدد على أساسها الغاية القصوى (السعادة الكاملة) وما هي طبيعة اللذة؟

### أنواع اللذات:

١ - لذات طبيعية (لذة الملموسات): وهي لذات الشهوات البدنية كالالتذاذ بالحار والبادر المحظيين بالإنسان، وكالمأكولات والمشروبات والالتذاذ بأنواع الأطعمة والشرب والنكاف وهذه اللذات توجد بالطبع وباللذات عند تقدم أصادها فإن الجوع والعطش يتقدمان الأكل والشرب ومتى كان أحدهما أشد وأكثر كانت اللذة أكمل وأتم وعلى حسب فتورة هذين تتفسى اللذة وتوجد أقل ومن خصائص هذا النوع من اللذات أنها لا يمكن أن تكون متصلة لأن أصادها يجب أن تقدم فتوجد فكان محرك هذه اللذة هو ال巴عث ولذلك تتصف بالتغيير وعدم الثبات.

ولتسائل هل هذه الأنواع من اللذات بعد فضيلة؟ يقول ابن باجة "أما من قصد اللذة المحسوسة فالإجماع على ذمته وخطئه بالإبطاق على تخسيبه وتسفيهه..."

وأما من قصد سائر أصناف اللذة كالغلبة والالتذاذ بالجاه وسائر الالتذاذات فإن آراء الناس تختلف في ذلك. فطاقة تدم هذه وتحمد تلك وطاقة تدم تلك وتحمد هذه<sup>(٧٣)</sup>.

٢ - لذة المعمولا وما يجري مجريها: كالالتذاذ العقلى وهو الالتذاذ بالعلوم وكالالتذاذ بالتخيل وهو الالتذاذ بالأحاديث والهزل وكالالتذاذ بالحواس وهو الالتذاذ بحناسى البصر والسمع... ولتشهد عن كل صنف:

أ - للذة العلم : يقول ابن باجة إن العلم له لذنان ضرورة إحداهما تعقب التشوّق المحرّك لأنّ الفرد يتّعلم بتشوّقه إلى العلم والتشوّق ألم وهذا التلذذ يشبه التلذذ البدني لأنّ الصحة إنما تكمّل البدن ، وكذلك العلم إنما يكمل النفس الناطقة أمّا اللذة الأخرى وال موجودة لدى العلم فهي اللذة التي يجدها كل من علم شيئاً وهذه اللذة ملارمة للعالم دائمًا وهي لا يتقدمها ألم (٧٤) .

ب - أمّا اللذة الحسية فهي كمال الحس بالمحسوسات الملائمة وهذه اللذة تظهر بصورة واضحة في البصر والسمع فإذا أبصرنا مرأى حسناً وقع الالتذاذ بما أبصرناه دون أن يتقدّم ذلك ألم بما أبصرناه وكذلك السمع لكن قد يقع في السمع التلذذ أو تالم مثل سمع الأغاني المحزنة واللاحظ على هذين النوعين من اللذات أنه لكي تتحقّق لابد وأن يوجد التشوّق وهذا التشوّق يعرض للمعلوم والتخيل والمحسوس . لكن للذة العلم تفترق عن اللذة الحسية بأنّ من يطلب العلم لا يطلب للذة في حد ذاتها لأنّ اللذة ربيع "إذ أن كل لذة هي أبداً كظل لشيء آخر وهي أبداً ربيع شيء آخر مع حصوله وهي من ذلك الشيء كالظل اللازم فمن طلب العلم للذة كمن يطلب من الأكل والشرب الالتذاذ بما لا يصح به جسمه فكما أن هؤلاء يصرون بالعرض كذلك هؤلاء يكملون بالعرض وكذلك من طلب العلم لاجل الكرامة فقد طلبه لاجل ما هو غاية بل لاجل عرض يلزمهم كالربيع (٧٥) .

٣ - لذة العلم الأقصى: وهي لذة التصور العقلى وهو جود العقل المستفاد وهذا النوع من اللذات يفوق النطق جلالها وشرفها ولذاتها وبهاؤها وبهجتها<sup>(٧٦)</sup>.

وهكذا نجد أن اللذة قد تكون جسمانية وقد تكون روحانية حسب تقسيمة لأنواع اللذات إلى شهوانية وعقلية على أن اللذة الحقيقية ليست هي اللذة الحسية وإنما هي اللذة التي تتحقق للإنسان بتحرره من المخواص ورفضه لعالم الحس فتصير نفسه مفارقة لتلك الأمور المادية ويتحقق كمال ذاته باللذات العقلية التي تهفو نفسه إليها وحينما يصل إلى مرحلة يدرك فيها الصور دون الحاجة إلى حلولها في مادة فيدرك مثل المثل، وجوهر الجواهر وبذلك يتوصل إلى فهم كنه ذاته بأنه كائن عقل حينذاك يشعر بالسعادة القصوى التي كان يتغيّرها وسلك في سبيلها ذلك الطريق التأملي العقلى هذه السعادة إذن تكون موجوداً متوحد بعيد عن مفاسد الحياة ومقابتها حتى لا يحركه إلا العقل ونلاحظ أن هذه النتيجة الأخلاقية التي توصل إليها ابن باجة قد سبقه إليها الفارابي وقد كانت السعادة في رأيه تتحقق عندما تصير نفس الإنسان من الكمال في الوجود بحيث لا تحتاج في قوامها إلى مادة وذلك أن تصير في جملة الأشياء البريئة عن الأجسام وفي جملة الجواهر المفارقة للمواد وأن تبقى على تلك الحال دائمًا<sup>(٧٧)</sup>.

#### السعادة القصوى:

وهكذا نجد أن السعادة القصوى (عند الفيلسوف) المتوحد هي ثمرة تمام الإنسانية وكمالها وكمال الإنسان لا يكون إلا بصلاح عقله وعقله لا يصح إلا بالعلم والتجوهر بالعقل المجردة والسلوك إليها حتى يكون عقلاً مستفادةً وذلك لا يمكن إلا بواجبات متعددة أو جبها ابن باجة على المتوحد وقد عرضنا سمات هذه الواجبات سابقاً، يقول المستشرق الإسباني أسين بلا

سيوس: "يبحث ابن باجة عن السعادة القصوى ويرى أنها تتحقق عن طريق تجريد الصور العقلية، وبينما نجد النفس متحدة مع الجسم إلا أن الإنسان يستطيع أن يتصل بالعقل الفعال ويتحدد به بحيث يهبه المعرفة... فالسعادة إذن في الفكر وعن طريق العلم والفلسفة والتوحد إذا كان يستعين ببعض الأمور العادلة لكنه يستطيعمواصلة السير في طريقة إلا أن هذه الأمور ليست شغلاً الشاغل فواجب عليه إلا يجعلها همه حتى يمكنه تحقيق سعادته" (٧٨).

وهكذا فالفعل الإنساني يصل إلى كماله بالمعرفة العقلية لا بالخيالات والاحلام الصوفية الدينية التي لا تبرأ من براثن الحس ولا بالفضائل الشكلية التي يسعى الإنسان ليكتمل بها يقول ابن باجة "كذلك فمن اقتصر على الفضائل الخلقية فقد اقتصر على وجود غيره في أفضل أحواله كمن يقتصر على أن يكون فرسه كثير اللحم حسن المنظر فإذاً ليس الاكتفاء بالفضائل الشكلية هو السعادة القصوى" (٩٤).

والنظر العقلى هو السعادة العظمى لأن كل معقول هو غاية لذاته ولا يسمو كل إنسان إلى هذه المرتبة من السعادة القصوى. إذ أن أكثر الناس لا يزالون يتحسون طريقهم متثعرين في الظلام حيث إنهم لا يرون من الأشياء إلا ظلالها الخفيفة ثم هم يزولون كما تزول الظلال ولكن بعضهم يرون النور ويرى عالم الأشياء حيث يدركون حقيقة ما يرون. وهؤلاء قليلاً جداً وهم وحدهم السعداء الذين ييلنسون حياة الخلود وذلك بأن يصيروا نوراً (٨٠) يقول ابن باجة "... وأما السعداء فليس لهم في الإبصار شيء إذ يصيرون هم الشيء فلو استحال البصر فصار ضوءاً لكان عند ذلك ينزل منزلة السعداء" (٨١).

### كيف يصل التوحد إلى السعادة القصوى؟

يقول الغارابى: إن النفس تصل إلى السعادة حيث تكمل بفارقتها للمواد وذلك يكون بافعال إرادية بعضها أفعال فكرية وبعضها أفعال بدنية

وليست بأى أفعال أتفقت بل بأفعال ما محددة مقدرة تحصل عن هيئات  
وملكات ما مقدرة محددة<sup>(٨٢)</sup>.

فإذا كان الفارابي قد حدد السعادة القصوى للإنسان بشروط وواجبات  
معينة، فإن ابن ساجة أيضاً قد أوجب على التوحد عدة واجبات ينبغي له أن  
يأخذ نفسه بادائها سواء فيما بينه وبين نفسه أو فيما بينه وبين أشباهه من  
المتوحدين أو فيما بينه وبين ربه. فما هي هذه الواجبات؟؟

١ - على التوحد ألا يفعل فعلًا بحيث تكون غاية منه الصور  
الروحانية لذاتها لأن هذه الصور ليست غائية البتة بالنسبة إلى  
التوحد ولو أنها وسيلة إلى تحقيق الغاية "ولذلك كل من يؤثر  
جسمانيته على شيء من روحياته فليس يمكن أن يدرك الغاية  
قصوى وإنما فلا جسماني واحد سعيد، وكل سعيد فهو روحي  
صرف "ويقول أيضًا... كذلك الفيلسوف يجب أن يفعل كثيراً من  
الأفعال الروحانية لكن لا لذاتها"<sup>(٨٣)</sup>.

٢ - على التوحد أن يعتزل الذين لا يقفون إلا عند هذه الصور  
الروحانية وحدها ولا يتعلمون إلا بها لأن مثل هذه الصور قد ترك  
في نفسه آثاراً قد تكون حاثلاً بينه وبين الحصول على السعادة الحقة  
وهذا يعني بعبارة أخرى أنه يجب على التوحد ألا يشارك الإنسان  
المادي ذا الصور الجسمانية ولا يخالط هذا الذي ليست له غاية إلا  
الصور الروحانية<sup>(٨٤)</sup>. والمتوحد الظاهر من أمره أنه يجب عليه أن  
لا يصحب الجسماني ولا من غاياته الروحانية المشوبة  
بجسمية<sup>(٨٥)</sup>.

٣ - يجب عليه أن يصحب أهل العلوم من الفلاسفة والمشتغلين بالصور  
المعقولية الخالصة وإذا كان أهل العلم كثرة في بعض المواطن وقلة

في بعضها الآخر. ولعلهم لا يوجدون أبداً أحياناً. فقد وجوب على التوحد في بعض الأوطان والآحياناً أن يعتزل من ليس من نوعه ولا من أهل العلم ولا يخالط أحداً من أولئك وهؤلاء إلا في الحدود التي تقضي بها الضرورة فيقي نفسه من مصاحبتهم والاستماع للغوغهم بحيث لا يحتاج إلى أبطال أكاذيبهم وأن يقصد إلى المواطن التي تزدهر فيها العلوم وأن يتصل بالمتقدمين في السن من يمتازون بعلمهم وحكمتهم وخبرتهم وحذرتهم مصطفى الفضائل العقلية حتى يصحب أكمل الرجال من يتمتعون بالحكمة والحنكة<sup>(٨٦)</sup>.

فإذا ما التزم المتوحد بتلك الواجبات وقام بها خير قيام أمكن له أن يحقق الغاية التي كان يصبو إليها. الواقع أن ابن باجة قد رد القول أكثر من مرة خاصة في كتابة، "تدبير المتوحد" بأن الغاية القصوى والسعادة العظمى للمتوحد إنما هي في الصور المعقولة عقلاً خالصاً وهي الصور التي يتخذها النظر موضوعاً له كما أنها في الأفعال التي يستعمل بها على تحصيل هذه الصور. وعن طريق البحث النظري العقلى يصل المتوحد إلى هذه الصور النظرية التي تنطوي في داخلها على الكمال والتى لهذا سميت بمعانى المعانى والتى أرفعها العقل المستفاد الذى هو فيپ من العقل الفعال كما أن به يتعقل المتوحد ذاته من حيث هو وجود عقلى فإذا تحقق الفعل الإنسانى للمتوحد بهذا الوجود العقلى على هذا الوجه الذى يعقل فيه ذاته وذوات العقول الأخرى وكل المقولات فقد تحقق بالاتصال بالعقل الفعال وتلك هي أقصى غاية من غايات الكمال.

ونود أن نشير إلى أن فكرة ابن باجة في رد السعادة القصوى إلى مزاولة التأمل العقلى قد سبقه إليها أرسطو وانتقلت عن طريقه إلى سائر فلاسفة

الإسلام كالفارابي وابن سينا فالسعادة عند الفارابي كما يقول في "مدحه الفاضلة" هي الخير المطلوب لذاته وهي لا تطلب أصلًا لينال بها شيء آخر وهي بريئة عن الأجسام ولا تحتاج في قوامها إلى مادة وتنال بأفعال بعضها فكرية وبعضها بدنية... وتقوم السعادة في اتصال الإنسان بربة... إلخ. ولقد سرت هذه الأفكار كما يقول الدكتور "توفيق الطويل" إلى فلاسفة الشرق والمغرب من ابن سينا إلى ابن باجة وابن رشد وغيرهم وهي عندهم تحيى بالتأمل والزهد وإن كان التأمل يعد غاية في ذاته عند فلاسفة الإسلام<sup>(٨٦)</sup>.

وإذا كان ابن باجة قد جعل متوحده يعتزل المجتمع في بعض الأحيان كما ذكرنا سابقاً فإن هذا في رأينا لا يعبر عن نزعة تصوفية كما اعتقاد بعض الباحثين وإنما أكبر الظن أن ابن باجة قد أراد بهذه الخلوة أو العزلة اعتزال المتعدد تفرغاً للتأمل العقلي لأن بلوغ الغاية القصوى عن طريق التأمل إنما يتطلب أن يبعد الفيلسوف عن كل مشاغل الحياة وأن يقف نفسه على الأمور التي يمكن بواسطتها الاتصال بالملأ الأعلى.. وحاجتنا في ذلك أن ابن باجة لم يكن من أولئك الذين يمارسون التصوف عملاً أو علمًا في حياتهم كما أنه قد ناهض الصوفية وخاصة الغزالى ونقد طريفتهم التي تعتمد على الاوهام والخيالات. ومن ناحية أخرى نجد أن نصوصه الفلسفية تكاد تخلو من أي إشارة إلى إساليب التصوف من زهد أو نقاش أو عبادة أو مجاهدة مما يؤيد وجهة نظرنا.

### **طبعية اللذة - أو خصائص اللذة**

إذا كان ابن باجة قد ميز بين نوعين من اللذات لذات جسدية تأتي عن طريق الحواس، ولذات فكرية طريفها العقل فلا شك أن كل نوع من هذين النوعين له خصائص معينة بحيث لا تطبق على النوع الآخر فما هي

خصائص كل نوع منها؟ وهل يعني ذلك أن كلاً منها مختلف تمام الاختلاف عن الآخر بحث لا يكون هناك رابط أو أمر يجمعها؟ في الواقع لا لأن اللذات أياً كانت:

١ - لها طبيعة معينة وهي أنها تجمع بين الناحيتين الإدراكية والتزوعية سواء كانت اللذات حسية أو عقلية أما أنها تتصف بالإدراك فذلك لأنها فعل أو تحقيق لفعل فإذا أتصل الفعل حصلت لنا اللذة الخاصة به لا محالة فنحن نطلب إتقان الفعل لا اللذة ولذلك ينفي ابن باجة أن تكون اللذة غاية مما سنوضحه في نقده للغزالى فيما بعد... كذلك تتصف اللذة بالحركة لأن أساس كل لذة ميل أو شهوة أو تشوّق ... والتشوّق إضافة، والتشوّق قد يقع بخيال ويقع بالتفكير. ليس للحيوان غير الناطق غير تشوّق الخيال وهي أقصى مراتبه وأما التشوّق الفكري وهو تشوّق الصواب فإنما هو للإنسان خاصة وقد يتقابل هذان التشوّقان<sup>(٨٩)</sup>.

فاللذة إذن مضافة لل فعل والإنسان يقصد جوهر الفعل أولاً ثم اللذة كشيء عرضي بعد تحقق الفعل فإذا كان الفعل موافقاً للطبيعة كان ذلك لذة وإذا لم يتفق مع غاية الطبيعة أنتج لنا أللذة<sup>(٩٠)</sup>.

٢ - وقد يتساءل البعض عن طبيعة اللذة وهل تتصف بالتغيير أم الثبات وهل هي متصلة أم متقطعة؟ يقول ابن باجة إننا نقول أن اللذة متصلة إذا كانت واحدة بالعدد موجودة في زمان لا يعلم طرفاه أو في زمان لا طرف واحد له إن أمكن ذلك ونقول ثانياً أن اللذة متصلة ما دام الموضع لها موجوداً، ونقول ثالثاً أن اللذة متصلة

ما دام الفاعل لها موجوداً ونقول أخيراً أن اللذة متصلة متى كان  
الإنسان يتلذذ إذا أراد أن يتلذذ.

فإذا عرفنا أن هناك نوعين من اللذات: لذات طبيعية. ولذات عقلية فـأـي  
هـذـيـنـ النـوـعـيـنـ يـكـونـ مـتـصـلـاـ؟؟

يرى ابن باجة أن اللذات الطبيعية لا يمكن أن تكون متصلة لأن  
أضدادها يجب أن تتقادمها فتتولد بوجودها.

أما اللذات العقلية فلما كانت أضدادها لا تتقادمها فقد أمكن فيها  
الاتصال لكن الاتصال ليس في جميع أنواع اللذات العقلية. فالالتذاذ  
بالحواس لا يمكن فيه الاتصال لأن موضوعها الأخير وهو بعيد لا يمكن أن  
يوجد دائماً ولا لو أمكن لأن موضوعات الحس ليست دائمة من جهة أخرى.  
فلذلك لا يمكن فيها الاتصال<sup>(٩١)</sup>.

ذلك لا يمكن للذلة الخاصة بالتخيلات أن تكون دائمة لأن الذلة إذا  
كانت توجد للحس المشترك في حالة القوة كالذلة في الأحلام إلا أن ذلك لا  
يمكن أن يتصل لأن الحافظ ليس موجود. ولا أيضاً المظنونات فإن الظن  
يمكن أن يستحيل فستتحل معه الذلة.

وأما العلوم فلا يمكن فيها اتصال لأنها يقين فزوالها يكون بزوال حالة  
الموضوع كالنسنان ويتعرى الموضوع عنها.

وأما الذلة العلم الاقصى فهي الذلة الوحيدة التي تتصف بالدائم  
والاتصال لأنه لا يمكن فيها النسيان " فإذاً ليس يمكن في شيء من اللذات  
الاتصال اللهم إلا في الذلة يكون موضوعها الأول وهو الموجود وتكون فيه  
الصورة هي المصور وليس ذلك شيء ينبع إلى الأجسام الكائنة الفاسدة إلا  
في العقل المستفاد... ولذلك هو دائماً<sup>(٩٢)</sup>.

٣ - لم يبق لنا من خصائص اللذة إلا أن نحدد هل هي غاية أم لا؟  
يرى ابن باجة أن اللذة لا يمكن أن تكون غاية وهو هنا ينحو منحى  
أرسطو الذي ينكر أن تكون اللذة بتنوعها غاية ويعتبرها نتيجة  
لأزمة حياة الفضيلة لاسيما الفضيلة المثلث التي تقترب بنمط الحياة  
الأمثل وهو النمط النظري وهذه هي السعادة عنده<sup>(٩٣)</sup> ولذلك نرى  
ابن باجة ينادي المتصوفين خاصة الفرزالي الذي يجعل الغاية  
القصوى من علم الحق هي الالتذاذ حيث يذكر في كتابه "المقذ من  
الضلال" أنه شاهد عند اعتزازه أموراً إلهية والتذذلاً عظيماً حتى  
قال "فكان ما كان مما لست أذكره" ولكن هذه كلها كما يقول ابن  
باجة ظنون.. ودليله على أن اللذة ليست غاية أن لكل فعل من  
الأفعال لذة تناسبه، فإذا أتقنا الفعل حصلت لنا اللذة الخاصة به لا  
محالة فنحن نطلب إتقان الفعل لا الغاية "فإن كل فعل لم يدرك به  
الغرض المقصود فهو عناء فمن هذا ومن أشياء أخرى كثيرة  
أحصيت في مواضع كثيرة يظهر من أمر اللذة أنها ليست غاية  
فكيف أن تكون قصوى"<sup>(٩٤)</sup> ويستدل ابن باجة بأن اللذة ليست  
هي الغاية القصوى بدليل آخر وهو أنه إذا وصفنا اللذة غاية قصوى  
لم يكن لنا أن نقول لم نلتذ، أو لماذا نطلب اللذة؟ لأن اللذة لنا في  
بعض أعمارنا غاية قصوى وذلك في سن الشوء، فإذا سألنا سائل  
لماذا نلتذ كان السؤال مما يشير الفسحك منه. إذ أن جميع الأمور  
الإنسانية إذا طلبناها من أجل أي شيء كان فإنه يجب أن يبلغها بها  
إلى اللذة حتى إذا ما وصل إليها انقطع السؤال لم كانت؟ لكن من  
تعقبنا ذلك وجدنا أكثر أصناف المللات تفيد شيئاً آخرًا غير اللذة  
وبين أن تلك غايتها. وأتنا إذا ما فعلناها ولم نلتذ بها لم يكن ذلك

باطلاً فإن كل فعل لم يدرك به الفرض المطلوب فهو عناء ومن هنا يظهر أن اللذة ليست غاية فكيف أن تكون قصوى؟؟ .

#### ٤ - واجبات المُتوحد:

ويمكّنا أن نستخلص مما سبق أن غابة الأخلاق عند ابن باجة هي السعادة القصوى التي يشاقها الإنسان ويسعى إلى الحصول عليها وكل ما يسعى إليه الإنسان هو في نظره خير والسعادة هي أسمى الخيرات ويقدر ما يسعى الإنسان لبلوغ هذا الخير في ذاته تكون سعادته كاملة، ولما كانت الأفعال بعضها ضرورية وبعضها اختيارية فمن الواضح أن توضع السعادة بين الأفعال التي يختارها المرء ويرغب فيها لذاتها إذن هذه الأفعال هي الأفعال المطابقة للفضيلة وإذا ما رأى الإنسان ذلك أصبح متواحداً واستطاع أن يبلغ سعادته القصوى وهي الاتصال بالعقل الفعال وتحصيل الأمور الإلهية وهكذا فالفضيلة المثلى هي الفضيلة الفكرية والسعادة هي السعادة العقلية والكمال يتم بالعلم والنظر.

\* \* \*



## الفصل الثاني المدينة الفاضلة

ويتضمن:

تمهيد

أولاً: معنى التدبير والتوحد - ضرورة الاجتماع  
الإنساني.

ثانياً: أهمية المدينة - المدينة الفاضلة - المدينة  
الناقصة.



تمهيد:

عرف ابن باجة "جمهور أفلاطون ومدينة الفارابي" واطلع على ما كتبه فلاسفة اليونان وفلسفه العرب في السياسات المدنية فاستهويه كتابات أفلاطون. واستمالته آراء أرسطو وفتن بمدينة الفارابي التي تونخى فيها المثالية والسعادة تلك السعادة التي كان يفتقر إليها ابن باجة في مجتمعه ذلك المجتمع الذي كان يعد خليطاً مختلطًا من سائر الثقافات والأراء والسياسات مما جعله ينشد السعادة الحقة ويأمل في ذلك المجتمع الذي يحقق السعادة والرفاهية للجميع.

وعلى الرغم من أن ابن باجة كان رجلاً سياسياً، وكان من تقلبوا في مراكز الوزارة وتبوأوا مراكز سياسية عديدة وخالفوا رجال السياسة إلا أنه لم يقدم لنا مذهبًا سياسياً متكملاً رغم ما كان يتمتع به من تفكير عميق واطلاع واسع فكانت سياساته نظرية أكثر منها عملية فهو لم يسع إلى تخطيط عام للسياسة في حد ذاته ولم يهدف إلى تغيير نظام الحكم بوضع تخطيط عام لسياسة الدولة والمجتمع وإنما كان هدفه أولاً وأخيراً أخلاقياً.

والأمر الذي نلاحظه أن ابن باجة يقترب شديد الاقتراب من الفارابي فجعل غاية فلسفته السياسة والأخلاق العقلية وبهدف إلى تحقيق المدينة الفاضلة التي تتضمن أكبر عدد ممكن من الحكمة والفلسفة<sup>(٩٥)</sup>. وعلى هذا التحول سار أفلاطون من قبل عندما كتب "الجمهورية" حيث كان يؤمن بحكومة الفلسفة وبالحكم المطلق المستثير، فالحكم عنده لا يكون إلا لقلة من العلماء المستثيرين. وهذا الحاكم أو الفيلسوف هو الوحيد الذي يعرف طريق الخير والعدالة<sup>(٩٦)</sup>.

ولقد رسم لنا ابن باجة من خلال مؤلفه "تدير المتصود" تخطيطاً لما ينبغي أن يكون عليه الإنسان الكامل الذي يسميه ابن باجة "المتصود" من ناحية ولما تتألف منه وتقوم عليه الحياة الراضية في المدينة الفاضلة من ناحية أخرى. وإذا كان المتصود هو المثل الأعلى للأفراد فإن المدينة الفاضلة أو الكيان السياسي الذي يفترضه ما هو إلا مثل أعلى للدول. ولقد أراد ابن باجة أن يقيم مدينته وفقاً للمبادئ الرئيسية التي تقوم عليها فلسفته وأرائه في السعادة، والأخلاق والكون وخلقه وما وراء الطبيعة من ناحية وأن يهتم بالدقة والنظام وتحديد الأدوار وفقاً للأفعال لكل فرد من أفراد هذا المجتمع من ناحية أخرى فهو يبين نظام سلوكهم كأفراد، ونظام سلوكهم كجماعة وصلتهم بعضهم بعض وخصائص المدينة الفاضلة وصفات أفرادها. والأسباب التي تنهى من أجلها المدن بحسب تصبح مدننا ناقصة.

وما لا شك فيه أن ابن باجة أراد أن يرقى مجتمعه وأن يسمو به إلى آفاق من السعادة والخلق والسلوك وهي أمور لا يمكن أن يستمتع بها في واقعه فقد كان يرسى في نظرياته السياسية والأخلاقية مثلاً عليا وأهدافاً سامية. كانت بعيدة عن الواقع إلى حد ما ولكنها لم تكون منفصلاً عن مشكلات الواقع التاريخي، وكما أنها لا يمكننا أن نفهم فلسفة أفلاطون وأرسطو مثلاً إلا بعد الرجوع إلى دولة المدينة والظروف السياسية التي أحاطت بها فإننا كذلك لا يمكننا فهم فلسفة ابن باجة السياسية دون النظر إلى ظروف العصر الذي نشأ فيه وتأثير بها.

ورغم أن الواقعية كانت أساس مذهب الطبيعى والفلسفى، فإن المثالى كانت العامل المشترك في نظرياته السياسية والأخلاقية.

ولقد اختلف الباحثون في تقديرهم لكتاب "تدير المتصود" وهو الكتاب الذي يقوم عليه الجانب الأكبر من فلسفة ابن باجة السياسية والأخلاقية في بعض

الباحثين وصفوه بأنه "ثورة اجتماعية" في ميدان علم الاجتماع قصد من ورائه دراسة السلوك الإنساني الفردي والجماعي موضحاً تأثير البيئة على التنشئة الاجتماعية للأفراد، وإبراز الفرد المثالى بحيث لا يكون للمجتمع سلطان على تفكيره ولا للعرف السائد سيطرة على تعلقه فيدرك أسمى الحقائق وأرفعها قدرًا<sup>(٩٨)</sup>.

والبعض الآخر نظر إليه على أنه نوع من المجتمعات الخيالية (اليونانية) على غرار جمهورية أفلاطون والمدينة الفاضلة للفارابي وإن كانت مدنته الفاضلة مدينة أرضية كجمهورية أفلاطون، ومدينة الفارابي ليست مدينة إلهية كمدينة القديس أوغسطين بحيث نجد أن النظريات السياسية والأخلاقية التي تضمنها أنها هي مثل عليا وأهدافاً سامية يصعب تحقيقها في عالم الواقع<sup>(٩٩)</sup>.

وهناك من نظر إليه على أنه يمثل نوعاً من الصوفية الاجتماعية يعيش الأفراد في مدنته وفقاً للنمايس التي وضعها العقل المطلق بحيث ينحصر الفرد في المجتمع من أجل الوصول إلى غاية عليا وهي الاتصال بالعقل الفعال<sup>(١٠٠)</sup>.

والحق أن المدينة الفاضلة التي تضمنها مؤلفه "تدير المتوحد" لم تكن فكرة قبلية في ذهن ابن باجة كما أنها لم تكن نتيجة لمحاولة قلب نظام الحكم، وإنما هي نموذج لإصلاح الأخلاق والعادات وهذا الإصلاح يتتجاوز نطاق المجتمع حيث يحقق الوجود الإنساني الكامل لكل فرد من أفراد المجتمع أو لكل متوحد من المتوحدين وبذلك يمكن لهم أن يؤلفوا مجتمعاً فاضلاً. إذ أن ابن باجة كان يعتقد بأن الجمعية البشرية تعنى على الفرد وتبطل مكانه النظري وتعوقه عن الكمال بواسطة ما تغمره فيه من رذائلها الكثيرة وأهوانها الجارفة لكن في استطاعة الإنسان إذ ما جعل العقل يسيطر على أفعاله واتخذ

طريق التأمل والفكير وانعزل عن المجتمع وقيوده العرضية التي كثيراً ما تسودها  
الخرافات بحيث تسيطر على قواه وملكانه، أمكن له أن يحقق غايته.

والواقع أن ابن باجة فيما يتعلّق بهذا الفصل لم يفصله تفصيلاً دقيقاً  
ولم يلُجأ إلى الشرح والتحليل، وإنما جاً كعادته إلى القول الجامع الذي يبدو  
غامضاً في بعض الأحيان وكما يقول الدكتور مصطفى حلمي "... كل أولئك  
مسائل عرض لها وتعتمق فيها وعبر عنها ابن باجة في عبارات واضحة حيناً  
وغامضة أحياناً، وإنه ليس فـي الإغماس في بعض المواطن حتى يكاد أن  
يخفي المعنى الذي ينطوي كلامه عليه ولا يتبيّن معه المقصود" (١٠٢).

وقد يرى البعض أن هذا الحكم جائز وأنه رأى الباحثين المحدثين، لكن  
سرعان ما يتلاشى هذا الاعتراض إذا ما رأينا ابن رشد يقول "أراد أبو بكر بن  
الصائغ أن يخطّ خطة لتدبير المتّوحـد في هذه الأمة ولكنه لم ينجزها وكثير  
منها غامض".

### أولاً، معنى التدبیر والتـوـحـد:

#### ١ - عنوان الرسالة يمثل هدف المدينة،

يستهل ابن باجة مؤلفه "تدبیر المتـوـحـد" ببحث معنى كل من لفظتي  
"التدبیر" و"التـوـحـد" فـما معنى كل منها.

#### ١ - معنى التدبیر:

يقول ابن باجة إن "لفظة التدبیر في لسان العرب تقال على معانٍ كثيرة،  
قد أحصاها أهل لسانهم وأشهر دلالتها بالجملة أنها تقال على ترتيب أفعال  
نحو غاية مقصودة، ولذلك لا يطلقونها على من فعل فعلًا واحدًا يقصد به  
غاية ما فإن من اعتقد في ذلك الفعل أنه واحد لم يطلق عليه التدبیر، وأما

من اعتقد فيه أنه كثير وأخذه من حيث هو ذو ترتيب سمي ذلك الترتيب  
تدييراً (٣٠١).

فكأن هذا اللفظ يعني في أكبر معانيه مجموعة من الأفعال ترمي إلى  
مقصد معلوم فلا يمكن أن يستدل بها على عمل مفرد وإنما على جملة أفعال  
تنجز على وتبreira واحدة بناء على خطة مرسومة للوصول إلى غرض معلوم  
كالتدبير السياسي والتدبير الحربي.

والتدبير قد يكون بالقوة وقد يكون بالفعل. فإذا كان بالقوة كان ذلك  
بالفكرة وكان هذا من اختصاص الإنسان إذ لا يوجد للإله. وكانت دلالة  
على ما بالقوة أكثر وأشهر مما هي بالفعل.

وإذا كان يقال على جهة ما هو متكون كان في أفعال الإنسان أكثر  
وأظهر وفي أفعال الحيوان غير الناطق أقل.

كذلك هذا التدبير الإنساني قد يقال بعموم وخصوص. فإذا قيل بعموم  
قيل في كل أفعال الإنسان كيف كانت فيقال في المهن وفي القوى إلا أنه في  
القوى أكثر وأشهر، وإذا قيل بخصوص قبل على تدبير المدن وتدبير المنزل  
ولكن كلمة التدبير تطلق على المنزل بتقييد وقلما يطلق عليه التدبير (٤٠١).

وإذا كانت كلمة التدبير تطلق على الإله من حيث إنه مدبِّر العالم فإن  
تدبير الإله للعالم إنما هو تدبير يوجه آخر بعيد الشبهة عن أقرب المعانى تشبيهاً  
به إذ أن ذلك هو التدبير الملطف. والفرق بين تدبير الإنسان وتدبير الإله تعالى  
إنما هو فرق في المعنى فاللفظ واحد ولكن المعنى مختلف لأن تنظيم جملة من  
الأعمال على خطة معلومة والتفكير فيها قبل إنجازها هو من خواص  
البشر (٥٠١) فتوجيهه أعمال الإنسان وتوجيهه أعمال المجتمع في ترتيب يقتضي  
التفكير والرؤية لا يكون إلا عند الإنسان الذي يملك وحده على هذه الأرض  
قوه تفكير ترب الأعمال وتوجهها نحو هدف معين.

## ب - معنى لفظة المُتوحد:

لم ينطرق ابن باجة إلى شرح لفظة "المُتوحد" كما شرح من قبل لفظة "التدبر" ولكننا من واقع قراءتنا لرسائله "تدبر المُتوحد" ، "رسالة الوداع" ، "رسالة الاتصال" نستطيع أن نقول أن ابن باجة يعني بهذه اللفظة الإنسان المفرد الذي يحيا سواء في نفسه أو مع غيره حياة مفردة يحصل فيها على سعادة مفردة أيضًا. وهي قد تطلق على الجماعة أو المدينة المؤلفة من أفراد مفردين يحيى كل منهم في نفسه ويحيى كلهم فيما بينهم حياة يديرها الفكر وتوجهها لروية. فكأنهم فيما يخضعون له من فكر وروية وفيما يأخذون به أنفسهم من تدبير في أفعالهم النفسية والخلقية والاجتماعية إنما يعيشون كأنهم غرباء عنمن ليس منهم ولا شيء بهم<sup>(١٠٦)</sup>.

والملاحظ على هذا المعنى أنه إنما يعني اللفظة من الوجهة الاجتماعية أو المدنية. فهل هذا ما يقصده ابن باجة بهذا اللفظ؟

إذا كان ابن باجة يعني بهذا اللفظ الوجهة الاجتماعية من ناحية فإنه يعني به من ناحية أخرى الوجهة العقلية والتي يفهم منها أن المُتوحد يطلق على البالغ مرتبة الاتصال. وابن باجة يستعمل اللفظة بكل المعنين في رسائله وهو لم يرجع أحد المعنين ولم يشير إلى أي معنى منها فهو تارة يستعمله بالمعنى الاجتماعي كقوله "ونحن في هذا القول نقصد تدبر هذا الإنسان المُتوحد". وبين أنه قد لحقه أمر خارج عن الطبع فنقول كيف يتدارب حتى ينال أفضل وجوداته كما يقوله الطيب في الإنسان المفرد في هذه المدن كيف يتوحد حتى يكون صحيحاً<sup>(١٠٧)</sup>.

وتارة أخرى يستعمله بالمعنى العقلي كما في قوله "فالعقل يفهم منه ما يفهم من المعمول وهو واحد غير متكرر... والنظر من هذه الجهة هو الحياة الآخرة وهو السعادة القصوى الإنسانية المُتوحدة"<sup>(١٠٨)</sup>.

ولكن يبدو أن المعنى العقلى هو المعنى الأسبق لما رأينا من توفر ابن باجة على مسألة "الاتصال" وجعلها الغاية الفصوى سواء فى نظرية المعرفة كما مر بنا أو فى نظريته الاجتماعية من حيث إنه جعلها الغاية الفصوى أو السعادة الفصوى التى يمكن أن يصل إليها المتوحد.

ولكتنا مع ذلك نقرر أنه يدور على "التوحد" الاجتماعى جزء كبير من رسالة الاتصال.

والواقع أن ابن باجة قد جعل الإنسان المتوحد بعيد عن رذائل المجتمع وشهوات النفس الذى يشعر أنه مثل يحتذى به ومشعر يقتنى القواعد والقوانين للمجتمع هو الذى يمكنه الاتصال بالعقل الفعال حيث يصل إلى العلم الأقصى وينال السعادة الفصوى فكأن ابن باجة قد ربط بين المعنيين وجعل نظريته الاجتماعية قائمة على أساس تطور الفرد فى مجتمعه واتصاله بالعقل الفعال.

وهكذا نستطيع أن نستخلص من آراء ابن باجة أن المتوحد عنده لا يعني الفرد كفرد وإنما يعني الفرد والكثرة والجماعة فى توحيد القوى والأعمال الإنسانية الموجهة نحو كمال تكون وراء السعادة المنشودة حيث ينال رضى الله ورضوانه.

فالمتوحد هو المقر بوحدانية الله المتنفس بحسنات الحياة اليعيد عن كل مفاسدها، الساعى إلى السعادة الأبدية من وراء كل عمل يقوم به، وإذا سار أفراد مجتمع على هذه الطريقة كانوا متوحدين، وإذا استطاعوا أن يستمilitary أبناء بيتهم إلى ممارسة الفضيلة وحب الخير وتخصيل الفلسفة والعلوم أنشأوا مجتمعا فاضلاً على رأسه فيلسوف أو متوحد إذ أنه كان يعتبر أن حكم الفيلسوف أحسن أنواع الحكم<sup>(١٠٩)</sup>.

## ٢ - ضرورة الاجتماع الإنساني:

تفترض الحياة الأخلاقية بالضرورة وجود المجتمع وإذا كان ابن باجة قد اهتم بالسياسة فإن سبب ذلك أنه يريد تحديد الإطار الاجتماعي الكفيل بتحقيق الحياة الفاضلة والسعادة الكاملة لأفراد المجتمع وقد بدأ ابن باجة بدراسة طبيعة المجتمع وذلك بتوضيح ضرورة الاجتماع الإنساني.

فالإنسان كما يقول ابن باجة مفظور على حاجته إلى الاجتماع والتعاون

فلديه رغبة طبيعية لأن يعيش في الجماعة وهو كائن مدنى بالطبع<sup>(١١٠)</sup>.

وربما اعترض البعض على ابن باجة وقال كيف يقول بأن الإنسان مدنى بالطبع؟؟ وقد قال من قبل أن المتوحد إذا لم يجد أهل العلوم فيجب عليه أن يعتزل الناس فلا يخالطهم وربما اعترض المجتمع أيضاً؟؟

ولكى نرد على ذلك الاعتراض فإننا نقول: إن ابن باجة لم ينافق ما قاله أرسطو من قبل من أن الإنسان مدنى بالطبع وأن الاعتزال شر كله. ذلك لأنه ميز بين معينين "للمدنى" فالإنسان مدنى بالذات ولكن قد ينفصل عنها بالذات عرضاً وهذا ما يجرى في أحوال كثيرة فالخبز واللحم نافعان بالذات لكن قد يعرض أن يكونا ضارين كما يحدث في بعض أحوال المرض فيضطر المريض إلى ترك ما هو نافع بالذات ضار بالعرض وطلب ما هو ضار بالذات نافع بالعرض كالآفون والحنظل الذي يستشفي به فالمتوحد إذن مضطرك إلى مراعاة الظروف المدنية التي تحيط به فإذا تناقضت مع طبيعته تتحقق لغايته العقلية المثلثي. "وليس هذا مناقضاً لما قيل في العلم المدنى ولما تبين في العلم الطبيعي فإنه يتبيّن هناك أن الإنسان مدنى بالطبع وتبيّن في العمل المدنى أن الاعتزال شر كله لكن هذا إنما هو بالذات وأما بالعرض فخير"<sup>(١١١)</sup>.

وهكذا فكل واحد من الناس كما يقول ابن باجة وكما قاله الفارابى مفظور على أنه يحتاج في قوامه وفي أن يصل إلى أقصى كمالاته إلى أشياء كثيرة

لا يمكنه أن يقوم بها كلها هو وحده بل يحتاج إلى قوم يقوم له كل واحد منهم بشيء مما يحتاج إليه<sup>(١١٢)</sup>.

فالاجتماع عند ابن باجة ليس غاية في حد ذاته وإنما هو وسيلة لغاية أخرى هي الكمال الذي تكون به السعادة القصوى في الحياة الآخرة.

### المدينة الفاضلة ومضاداتها:

#### ١ - أهمية المدينة:

الدولة في نظر ابن باجة وحدة اجتماعية بل هي أكبر وحدة اجتماعية وهو يعبر عنها بالمدينة على نحو ما نجده عند الفارابي<sup>(١١٣)</sup> والمدينة هي الصورة المثلث للمجتمع الإنساني<sup>(١١٤)</sup> ومن أهدافها أنها يجب أن توفر الخير والسعادة لأفرادها حتى تكون جديرة بأن تسمى مدينة فاضلة<sup>(١١٥)</sup> ولذلك نجد المدن تتعدد وتختلف في نوعيتها من حيث كونها فاضلة أو فاسدة ويعبر عن سياسة الدولة أو المدينة بعهمة "تدبير المدينة" أما التدبير الفاضل فهو التدبير الكامل الذي يشمل مدن العالم أي على المستوى الإنساني ذلك لأن ابن باجة يؤمن بأن ناموس العالم وقانونه ونظامه إنما هو نظام كامل محكم متقن لا خلل فيه وهو تدبير صواب وأشرف الأمور التي يقال عليها التدبير هو تدبير المدن وتدبير المزل<sup>(١١٦)</sup> ويقول ... فيقول في تدبير العالم أنه تدبير محكم متقن وما جانس هذه الألفاظ فإن هذه الألفاظ تتضمن وجود الصواب<sup>(١١٧)</sup>.

#### ب - المدينة الفاضلة:

يقيم ابن باجة مدتيته الفاضلة على أساس الفضيلة التي تحكم العلاقات الاجتماعية بين أفرادها ولذلك لم يشا ابن باجة أن يضع تصميماً سياسياً يتلوى فيه تحديد الأدوار وإبراز القانون الذي يسير بمقتضاه أفراد تلك المدينة

وإنما بدأ ابن باجة بالفرد لأن الفرد عنده أساس المجتمع . وإذا كان الفرد فاضلاً فمجموع الأفراد سيؤدي حتماً إلى تكوين المدينة الفاضلة كل ما هنالك أن ابن باجة قد جعل هذه المدينة تبدو في صورة مثالية حتى تتوافق مع مثالية الأفراد (الموحدين) ووضع عدة شروط لابد من توافرها في تلك المدينة لكي يستطيع كل فرد أن يؤدى دوره ويتحقق سعادته يقول أرسسطو إن المدينة الفاضلة هي التي تكفل للمواطنين الذين ترعاهم في المجرى العادي للأشياء الاستمتع بأكمل ما يكون من السعادة التي تناسب مركزهم ولما كانت المزايا التي ينعم بها الإنسان ثلاثة وهي خيرات خارجية وخيرات الجسم ، وخيرات النفس ، كانت السعادة تتحضر في اجتماع هذه الخيرات كلها<sup>(١١٨)</sup> .

فالمدينة التي أرادها ابن باجة ليست مدينة سماوية كالتي أرادها القديس أوغسطينوس أو إخوان الصفا . وإنما هي مدينة أرضية يعيش أهلها تبعاً للنوميس التي وضعها العقل المطلق<sup>(١١٩)</sup> . فالموحدون يعيشون في هذه المدينة كأنهم غرباء عنمن ليس لهم ولا شبيهها بهم من أفراد الجماعة أو من أهل المدينة . ومع ذلك فإنهم يخالفون غيرهم من يختلفون عنهم ويعاشروهم ولكنهم يتميزون بتوحدهم من دونهم ولكن في غير ما انقطاع عنهم ولا اعتزال لهم وهؤلاء كما يقول ابن باجة هم الذين يعنونهم الصوفية بالغرباء لأنهم وإن كانوا في أوطانهم وبين جيرانهم غرباء في آرائهم ، قد سافروا بأفكارهم إلى مراتب أخرى هي لهم كالآوطان<sup>(١٢٠)</sup> .

فإذا كانت تلك هي الحياة التي يحبها الموحدون وكانت أعمالهم تصدر عن فكر ورؤية فقد أصبحت جماعتهم أو مدينتهم في غير حاجة إلى طب الأبدان أو طب النفوس فلا أطباء ولا قضاة " ولما كانت المدينة الفاضلة تختص بعدم صناعة الطب وصناعة القضاء . وذلك أن المحبة بينهم أجمع فلا تشاكش

بینهم أصلًا فلذلك إذا عرى جزء منها من المحنة ووقع التشاكس احتاج إلى وضع العدل واحتیج ضرورة إلى من يقوم به وهو القاضي<sup>(١٢١)</sup>.

فالمدينة الفاضلة تصبح في غير ما حاجة إلى القضاة، لأن العلاقات بين أفراد المدينة يكون أساسها المحنة، فلا يقع بينهم التخاصم أو الخلاف، فالحكومة الكاملة كفيلة بأن يبلغ الفرد فيها أرقى ما يمكن بلوغه من مراتب الكمال لأن الكل يفكرون بأعدل وسائل التفكير وينظرون إلى الأمور أدق نظر وروية. ويطيع كل فرد ما تأمر به القوانين فيعيشون على صلات المحنة والمودة والإخاء فلا يبغضه ولا شحنه ولا جرائم ولا أخطاء ولا لزوم أصلًا لصناعة القضاء<sup>(١٢٢)</sup>.

فإذا كانوا في غير ما حاجة إلى أطباء العدالة فإنهم في غير ما حاجة إلى أطباء البدن أو المداواة لأنهم لا يتناولون من الغذاء إلا ما يوافقهم وبذلك تختفي الأمراض الناتجة عن الغذاء . . . ولذلك لا يفتدى أهلها بالأغذية الضارة. فكذلك لا يحتاجون إلى معرفة أدوية للاختناق بالفطر ولا غيره مما جانسه ولا يحتاجون إلى معرفة مداواة الخمر . . وبين أن ذلك ليس لها وعى أن لا يحتاج منها في أكثر من مداواة الخلع وما جانسه. وبالجملة الأمراض التي أسبابها الغريبة واردة من خارج لا يستطيع البدن الحسن الصحة أن ينهض بنفسه في دفعها<sup>(١٢٣)</sup>.

أما الأمراض الخارجة عن الإنسان أى التي تصيبه بدون تفريط أو إفراط منه فإنها تزول بذاتها وحتى إذا لم تزول فالبدن الحسن يستطيع أن يعتني بنفسه فبراً أجراحته حتى العظيمة منها من تلقاء نفسها " فإنه قد شوهد كثير من الأصحاء تبرأ جرائم العظيمة من تلقاء أنفسها<sup>(١٢٤)</sup>.

وعلى ذلك يمكننا أن نستخلص خصائص المدينة الفاضلة كما ذكرها ابن باجة :

- ١ - لا يكون فيها طيب ولا قاصل.
- ٢ - آراء أهل المدينة الفاضلة كلها صادقة وأفعالهم فاضلة بمعنى أنه لا يكون في هذه المدينة آراء كاذبة أبداً إذ لا تنتشر فيها الآراء الغريبة الطارئة التي ربما تأتى من مدن أخرى ناقصة إذ أن المدينة الكاملة لا تتالف إلا من الحكماء والحكماء هم الذين يعملون الصواب بالإطلاق بعد الوقوف على كمال الإنسان، أما الإنسان بالطبع فهو الذي يعرف الرأي الصواب بالإضافة(١٢٥).
- وقد يدخل الكذب في إتالة السعادة لأهل المدن لكن لا بكذب البحث بل بكذب الألغاز(١٢٦).
- ٣ - إن أعمالها هي الفاضلة بالإطلاق وإن أي عمل آخر إن كان فاضلاً فهو بالإضافة إلى فساد موجود، مثال ذلك أنه إذا كان هناك في البدن عضو فاسد فإن قطعة يعد ضاراً بذاته لكنه نافع بالعرض كمن نهشته أفعى فينصح بقطع البدن(١٢٧). وهكذا تتصف أعمالها بالفضيلة والصدق إذ ليس فيها شر وكذب أصلاً.
- ٤ - من خواص المدينة الكاملة أن لا يكون فيها "نوابت"(١٢٨) سواء قبل هذا الإسم بعموم أو بخصوص إذ أنه لا آراء كاذبة فيها ولا رذيلة "فإن الإمامة لا يمكن ذلك فيها أصلاً"(١٢٩).
- ٥ - تسمى المدينة الفاضلة بتنظيم العمل وتقسيم الأدوار حيث يعهد إلى كل شخص بالعلم الذي يجيئه وبين أن المدينة الفاضلة قد أعطى فيها كل إنسان أفضل ما هو معد نحوه(١٣٠) فالإنسان في المدينة الفاضلة يقصد بأعماله نفع المدينة إذ أن الإنسان الفاضل هو جزء المدينة الفاضلة.

٦ - في هذه المدينة نجد أن المواطنين يتجاوزون وجودهم الجسماني البحث إلى الوجود العقلى المطلق. فيكتب المترحدون كل ثورة في نفوسهم على الشرائع وينصاعون بالاختيار والإرادة لناموس الحياة الشامل ليبلغ المترحدون نهاية المطاف بالحياة العقلية. فالحياة العقلية أشبه بشجرة تبسق وتسورق وتكتنف المجتمع الثالثي فينجم عن ذلك أن المترحد ليس فرداً وإنما هو مدينة كاملة تضم طبقة من أهل الأرستقراطية الفكرية تميز عن العامة بخصائص أهمها أن أفرادها ساعون أبداً إلى تحقيق الكمال هذا الكمال المسوخى لا يتم إلا بالعمل الإرادى الداخلى المنبع من مشيئة الفرد المتأمل واختياره وسلوك سبيل العلم والمعرفة فإذا كانت الغريزة كمال النفس الحيوانية، فإن كمال النفس الإنسانية لا يتم إلا بوجود غاية وهذه الغاية لا يتسع لها بلوغها إلا بالعمل العقلى<sup>(١٣١)</sup>.

٧ - وإذا كان غرض التدبير الأول هو تدبير المترحد وغرضه الثاني تدبير النابت ولما كان هذان الصنفان معدومين في المدينة الفاضلة لم يكن للتدبير المدنى أو طب المعاشرات منفعة بالنسبة إليها "فهذا الذى يصفه طب النفوس وذلك طب الأجسام والحكومة طب المعاشرات فتبين أن هذين الصنفين يسقطان جملة في المدينة الكاملة.. وغير ذلك من الصناعات التي استبط بحسب التدبير الناقص"<sup>(١٣٢)</sup>.

ويخلص ابن باجة إلى أن المدينة الإمامية هي الأمر الطبيعي للمترحد وهي واحدة تضاد سائر السير الناقصة والكثيرة<sup>(١٣٣)</sup>.

#### جـ - فكرة الوحدة والترتيب في المدينة الفاضلة:

إذ تأملنا فلسفة ابن باجة عموماً وجدنا أن فكرة الوحدة والترتيب تمثل في سائر أنحاء مذهبة فقد اتضح لنا في النفس وحدة النفس الإنسانية رغم

أنها تتألف من النفس والبدن وجعل البدن في خدمة النفس التي تسيطر على سائر البدن وتوجهه كذلك نجده في ترتيب الفوس يجعل النفس النباتية هي أدنى الفوس ثم الحيوانية ثم الإنسانية التي تعد الرئيسية بالنسبة لباقي الفوس وهذه ماهي إلا خادمة لها كذلك اعتبار ابن باجة القلب هو المركز الرئيسي في الإنسان وباقى الأعضاء تخدمه وهو لا يخدم.

والامر أيضاً فيما يتعلق بالغابات فهناك غاية رئيسية وهي الغاية الإنسانية ويأقى الغابات خادمة لها "فإن الغاية الإنسانية واحدة وهي الرئيسية، وكل غاية سواها فهي خادمة" (١٣٤) والامر بالمثل في المدينة الفاضلة فالمدينة الفاضلة معدة أصلاً ليكون فيها رئيس معداً نحو هذه الغاية ومن لم يكن معداً نحو هذه الغاية فهو مرؤوس بالطبع "فلذلك يكون ناس مرؤوسين بالطبع وناس لهم الرئاسة بالطبع وقوم يرأسون قوماً ويرأسهم آخرون" (١٣٥).

والرئاسة عند ابن باجة تقال على صنفين:

١ - أن يقدر الرئيس أفعال المرؤوس ليبلغ المرؤوس غرضه الذي يقصده بتلك الأفعال كما يرأس المعلم التلميذ وكريئيس الأكارين . وعلى هذا يقال لمدبر المدينة الفاضلة وهو الملك رئيس" (١٣٦).

٢ - قد تقال الرئاسة على المستعمل لغاية إنسان ما توطنه له في غرضه كالفارس رأس اللجام فإن غاية صناعة اللجم وهي اللجام أن يستعملها الفارس توطنه لغرضه . والرئاسة هنا تقال بالتأخير" (١٣٧).

وما يعني هنا في المدينة الفاضلة إنما الرئاسة بمعنى الأول حيث نجد الرئيس يعطي السنة ويقدر الأفعال بها والمرؤوس ينفذ تلك الأفعال بتلك الشرائط التي سنها الرئيس" (١٣٨).

## د - المدن الناقصة:

يذهب ابن باجة في تعدد المدن غير الكاملة مذهب الفارابي، ولكنه يختلف عنه في أنه يجعلها أربعة بسيطة فإذا كان الفارابي يذهب إلى أن المدينة الجاولة تنقسم إلى عدة أقسام منها المدينة الضرورية، والمدينة الجماعية فإن ابن باجة لا يذكر من المدن الناقصة سوى مدينة الكرامة، والمدينة الجماعية، ومدينة التغلب. أما اسم المدينة الرابعة فيبدو أنه سقط من المخطوطة<sup>(١٤٠)</sup>.

وإذا رجعنا إلى ما ذكره الفارابي في وظيفة تلك المدن التي ذكرها ابن باجة والتي يتضمنها وجدنا أن مدينة الكرامة هي التي قصد أهلها التعاون على أن يصيروا مكرمين ذوي عظمة وذكر وشهرة. وذلك بالقول والفعل. أما مدينة التغلب فهي التي قصد أهلها التغلب على غيرهم وجعلوا سعادتهم في تلك الغلبة، وأما المدينة الجماعية فهي التي قصد أهلها التغلب على غيرهم وجعلوا سعادتهم في تلك الغلبة، وأما المدينة الجماعية فهي التي قصد أهلها أن يعيشوا في فرضى فيتبعوا أهواهم وتصرفوا كيف شاءوا وأهلها متساوون.. لا يكون لأحد منهم على أحد منهم سلطان<sup>(١٤١)</sup>.

في هذه المدن يفتقر دائمًا إلى طبيب وقاضي وكلما بعثت المدينة عن الكاملة كان الإفتقار فيها إلى هذين أكثر، وكان فيها رتبة هذين الصنفين من الناس أشرف فاكثراً أهلها يسعون وراء ملذاتهم وشهواتهم وما يرضي حواجهم البدنية والنفسية فتكثر أمراضهم حيث لا يعرض لها داء ولا دواء ويقع التشاش بين أفرادها مما يحتاج معه إلى وضع العدل ومن يقوم به وهو القاضي<sup>(١٤٢)</sup>.

وهكذا في بينما تتصف أفعال المدينة الكاملة بالفضيلة والصدق. فالمدن الناقصة يغلب عليها الخروج عن هذا السن. فإذا اتفق لأحد أبنائها أن يهتم إلى صواب رأى أو عمل كان ذلك بالعرض وكان المحتدى إليه من

النوابت • ١٤٣) أو كان يرى رأياً مخالفًا لأبناء تلك المدينة فهو أيضًا من النوابت فاما من وقع على رأى صادق لم يكن في تلك المدينة أو كان فيها نقىضه هو المعتقد فإنهم يسمون النوابت وكلما كانت معتقداتهم أكثر وأعظم موقعًا، كان هذا الاسم أوقع عليهم وهذا الاسم يقال عليهم خصوصاً وقد يقال بعموم على من هو يرى غير رأى أهل المدينة كيف كان صادقاً أو كاذباً ونقل إليهم هذا الاسم من العشب النابت من تلقاء نفسه بين الزرع فلنشخص نحن بهذا الاسم الذين يرون الآراء الصادقة • (١٤٤).

ويجعل ابن باجة وجود النوابت في المدينة غير الكاملة هو علة حدوث المدينة الكاملة ما داموا هم الذين يهتدون في مدينة على ما يلحق بالمدينة من فساد على مر السنين ويصلحونه وهم يزلفون مع الحكام والاطباء الطبقات الثلاث التي تتألف منها السير (الدول).

وإذا ما وجد سعداء في هذه المدن الناقصة. كانت سعادتهم إنما هي سعادة المفرد (المترحد) وكانت حالهم أشبه بحال الغرباء التي يصفها الصوفيون بأنهم وإن كانوا في أوطانهم وبين جيرانهم غرباء في آرائهم قد سافروا بأفكارهم إلى مراتب أخرى هي لهم كالأوطان • وكأن السعداء إن أمكن وجودهم في هذه المدن فإنما يكون لهم سعادة المفرد. وصواب التدبير إنما يكون تدبير المفرد سواء كان المفرد واحداً أو أكثر من واحد ما لم يجتمع على رأيهم أمة أو مدينة • (١٤٥).

ويرى ابن باجة أن معظم أفعال الإنسان في السير الأربع إنما هو مركب ما هو بهيسي وإنساني وقلما يوجد البهيمي خالياً من الإنساني لأنه لابد للإنسان إذا كان على الحال الطبيعية وإن كان سبب حركته الانفعال أن يفكر كيف يفعل ذلك ولذلك يستخدم الإنسان: الجزء الإنساني في فعله البهيمي ليجبر فعله ويبعد به عن الرذيلة • (١٤٦).

ويمكّنا أن نستخلص مما سبق أن آراء ابن باجة السياسية لا يمكن أن تُمثل نظرية سياسية متكاملة إذ أنه لم يحلل كثيراً من الظواهر والأمور السياسية وإنما اقتصر دوره في السياسة على مجرد إبداء آراء تساعد على تهيئه بيئته الاجتماعية سياسية مثلثي حتى يتمكن متواحدوه من بلوغ أهدافهم فيها. ولذلك نجده يبحث نظام الدولة (المدينة) غير منفصل عن المجتمع الذي تتكون منه. وعندما تعرض للبحث في الحياة الاجتماعية لدى الإنسان أعلن أنها أمر طبيعي لديه وأن الإنسان موجود اجتماعياً بالطبع رغم أنه قد ينفصل عنه في بعض الأحيان.

وهكذا يمكن القول بأن مذهب السياسي قائم على المبادئ التي يقرّرها العقل ويترشد بها الإنسان وهو يربط بين الجانب السياسي والأخلاقي فيجعل تدبير المتواحد على مثال تدبير الحكومة الكاملة أى أنه يرتفع من الجزء إلى الكل من الفرد إلى المجتمع ولكن الأمر لا يقتصر على ذلك فلن دور المجتمع يتضح بصورة عميقة إذا ما عرفنا أن الحكومة الكاملة كفيلة بان يبلغ الفرد فيها أعلى درجة ممكنة من الكمال وهذا هو الهدف المنشود الذي يسعى إليه المتواحد.

\* \* \*



## **هوامش الباب الرابع**

١ - تعاليق ابن باجة على كتاب الفاربي أيساغوجى (مخطوطة مصورة)  
ص ٢ .

٢ - A.S.H. Al M'assume, Islamic Culture Vol 35 P 100.

وقارن أرسطوطاليس: الأخلاق إلى نيقوماخوس ج ١ ص  
١٦٧ ، ١٦٨ .

٣ - أرسطو طاليس: الأخلاق إلى نيقوماخوس ج ٩ .  
أيضاً د. أحمد صبحى: الفلسفة الأخلاقية في الفكر  
الإسلامى ص ٢١ .

٤ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٤٥ .

٥ - المرجع السابق ص ٥٨ .

٦ - المرجع السابق ص ٤٥ .

٧ - المرجع السابق ص ٤٦ .

قارن. أرسطوطاليس الأخلاق إلى نيقوماخوس ج ١ الكتاب  
الثالث الباب الثاني ص ٢٦٦ .

أيضاً. أحمد صبحى: الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي  
ص ١٦٣ - ١٦٤ .

٨ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٤٧ .

٩ - المرجع السابق ص ٤٨ .

"ويتفق ابن باجة هنا مع أرسطو الذى يقول إن الإنسان إذا فعل شيئاً دون أن يعرف ما كان يفعل ولكنه لم يشعر بألم عقب فعله فلا شك فى أنه لم يفعل مع الاختيار ما دام أنه لم يكن يعرف ماذا كان عمله" الأخلاق إلى نیقوماخوس الكتاب الثالث الباب الثاني ص ٢٧٠ .

١ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٤٧ .

وأيضاً عرض كتاب تدبیر الموحد بمجلة تراث الإنسانية مجلد ٣ عدد ١١ .

١١ - أرسطوطاليس: الأخلاق إلى نیقوماخوس - الكتاب الأول - الباب الأول ص ١٦٧ ، ١٦٨ .

١٢ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٤٦ قارن أرسطوطاليس الأخلاق إلى نیقوماخوس الكتاب الثالث الباب الأول ص ٢٦٥ .

١٣ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٤٨ وأيضاً ص ٥٨ .

١٤ - المرجع السابق ص ٤٥ - ٤٦ .

١٥ - المرجع السابق ص ٦٠ .

١٦ - المرجع السابق ص ٩٥ وأيضاً:

M.S.H. AlMa` sume Islamic Culture Vol 35.p.97.

١٧ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٢ .

١٨ - M.S.H. AlMa` sume, Islamic Culture Vol 35P.48.

١٩ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٢ أيضاً د. جلال شرف: الله والعالم والإنسان ص ٣٢٥ ، تاريخ الفلسفة العربية ص ٣٥٢ .

٢٠ - سورة ٧: الآياتان ١٧٤، ١٧٥ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٦٣.

٢١ - عرض كتاب تدبیر المتوحد بمجلة تراث الإنسانية مجلد ٣ عدد ١١ د. مصطفى حلمي.

٢٢ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٦٩.

٢٣ - المرجع السابق ص ٦٦، وهذا الشعر ورد في كتاب ج ٢ ص ٣٧٣.

٢٤ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٥٠.

٢٥ - المرجع السابق ص ٧٢.

٢٦ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٥٩.

٢٧ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٧٢.

٢٨ - المرجع السابق ص ٧٦.

٢٩ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ١٦٠.

٣٠ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٧٣.

٣١ - المرجع السابق ص ٧٣.

٣٢ - ابن باجة في الغاية الإنسانية ص ١٠١.

٣٣ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٤.

٣٤ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ١٠٠.

٣٥ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ١٠٣ وأيضاً تدبیر المتوحد ص ٧٥.

- ٣٦ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٨ .
- ٣٧ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٤٧ .
- ٣٨ - ابن باجة: فی الغایة الإنسانیة ص ٤٠ .
- ٣٩ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٧٩ .
- ٤٠ - المرجع السابق ص ٧٩ .
- ٤١ - المرجع السابق ص ٦٥ . وأيضاً ص ٦٩ .
- ٤٢ - كمال البازجي أعلام الفلسفة العربية ص ٧٧٨ .
- 43 - Asin Placios, El Regimen del Solitario PP13. And also Gilson, La Philosophie Au Moyen Age P357.
- ٤٤ - في الغایة الإنسانیة ص ٢٠١ أيضاً تدبیر الموحد ص ٧٩ ، انظر أيضاً: د. فؤاد زكريا: دراسة لجمهورية أفلاطون ص ١١٩ حيث يقول "وبالاختصار فهناك اتجاه أقوى إلى الاعتراف بطالب الجسم مع إخضاع هذه المطالب لتنظيم دقيق يتسمى مع الحياة العسكرية الصارمة التي تحياها أرفع الطبقات في مديتها الفاضلة" .
- ٤٥ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٧٦ .
- ٤٦ - د. عادل العوا: المذاهب الأخلاقية ج ١ ص ٩٢ .
- ٤٧ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٦٥ .
- ٤٨ - المرجع السابق ص ٧٦ .
- ٤٩ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٣٤ .
- ٥٠ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٧ .

- ٥١ - المرجع السابق ص ٦٤ وأيضاً ص ٧٦.
- ٥٢ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٣٦.
- ٥٣ - ابن باجة: تدبير التوحد ص ٧٧.
- ٥٤ - رسالة الوداع ص ١٣٧.
- ٥٥ - د. على سامي النشار: الأصول الأفلاطونية (فيدون) ص. ص ٤٢ وأيضاً ص ١٩٤.
- ٥٦ - أرسطو طاليس: الأخلاق إلى نيقوماخوس ج ١ الكتاب الثاني - الباب الأول ص ٢٢٥ - ٢٢٦.
- ٥٧ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٧.
- ٥٨ - لأرسطو مذهب معروف في تحديد الفضائل الخلقية يقتضي الأخذ بالوسط الذهبي ومؤداته أن كل فضيلة وسط بين طرفين كلاهما رذيلة فالشجاعة وسط بين التهور والجنون.. إلخ وهذا الوسط وسط اعتباري يتغير بتغير الأفراد والظروف والعقل هو الذي يعين هذا الوسط مع مراعاة ظروفه ٠ د. توفيق الطويل: الفلسفة الخلقية ص ٥٨.

أما الغزالي فهو يقول أن الفضيلة وسط بين طرفين واعتدال لأن كل طرف قصد الأمور ذميم ومعيار هذا الوسط العقل والشرع مما في باحث حكم الإنسان إيهما يعلم حد الاعتدال المحمود (محمد يوسف موسى: فلسفة الأخلاق في الإسلام ص ص ١٥٠ - ١٥١).

- ٥٩ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٨.

- ٦٠ - المرجع السابق ص ١١٧ .
- ٦١ - ابن باجة: تدبیر المتوحد ص ٧٨ .
- ٦٢ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١١٩ .
- ٦٣ - المرجع السابق ص ١١٩ .
- ٦٤ - المرجع السابق ص ١٣٣ .
- ٦٥ - المرجع السابق ص ١٤٠ .
- ٦٦ - المرجع السابق ص ١٣٦ وأيضاً ص ١٤٠ .
- ٦٧ - المرجع السابق ص ١٣٦ .
- ٦٨ - المرجع السابق ص ١٤٠ .
- ٦٩ - المرجع السابق ص ١٤٠ .
- ٧٠ - المرجع السابق ص ١٤١ .
- ٧١ - قارن أرسطوطاليس: الأخلاق إلى نيكوماخوس ج ٢ الكتاب العاشر الباب السادس ص ٣٥ حيث يقول "الفضيلة والعقل هما الينبع الوحيد لجميع الأفعال الشريفة" .
- ٧٢ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٣٠ .
- ٧٣ - المرجع السابق ص ١٢٠ وأيضاً قارن: أرسطوطاليس: الأخلاق إلى نيكوماخوس حيث يقول "أما اللذات التي يجدها كل الناس بالإجماع مخزية فمن الواضح أنه لا ينبغي تسميتها لذات إلا أن يكون ذلك عندنا سوى الأخلاق" الكتاب العاشر - الباب السادس ص ٢٤٨ .

- ٧٤ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٢٢ .
- ٧٥ - المرجع السابق: ص ١٢٢ .
- ٧٦ - المرجع السابق ص ١٤١ .
- ٧٧ - د. إبراهيم مذكور: في الفلسفة الإسلامية ص ٣٨ ط ٢ .
- 78 - Asinpalacions, El Regimen del Solitario p12.
- ٧٩ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٢٧ .
- ٨٠ - دى بور: تاريخ الفلسفة فى الإسلام ص ص ٣٧٠، ٣٧١ .
- ٨١ - ابن باجة: رسالة الاتصال ص ص ١٦٧، ١٦٩ .
- ٨٢ - الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة ص ص ٦٦، ٦٧ .
- ٨٣ - تدبیر المتونحد ص ٧٩ .
- ٨٤ - عرض كتاب تدبیر المتونحد بمجلة تراث الإنسانية مجلد ٣ عدد ١١ .
- ٨٥ - تدبیر المتونحد ص ٩ .
- ٨٦ - المرجع السابق ص ٩ .
- ٨٧ - د. توفيق الطويل: الفلسفة الخلقية ص ٦١ .
- ٨٨ - حنا الفاخوري: تاريخ الفلسفة العربية ج ٢ ص ٣٥٠ .
- ٨٩ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٢٥ .
- ٩٠ - المرجع السابق ص ١٤١ .
- ٩١ - المرجع السابق ص ١٣٠ .
- ٩٢ - المرجع السابق ص ١٣١ .

- ٩٣ - د. توفيق الطويل: الفلسفة الخلقية ص ٥٣، ٥٥.
- ٩٤ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٢٤.
- ٩٥ - حنا الفاخوريك تاريخ الفلسفة العربية ج ٢ ص ٢٤٧.
- ٩٦ - جورج سباقين: تطور الفكر السياسي مقدمة ص ١٢، ١٣.
- ٩٧ - د. أميرة مطر: في فلسفة السياسة مقدمة ص ١١.
- ٩٨ - د. أحمد الخشاب: التفكير الاجتماعي ص ٢٥٨، ٢٦٥.
- ٩٩ - G, Quadri, *La Philosophie Arabe dans L'Europe Medievale*  
P155.
- ١٠٠ - كمال البازجي: أعلام الفلسفة العربية ص ٧٧٧.
- ١٠١ - د. محمد غلاب: المعرفة عند مفكري المسلمين ص ٢٣٢.
- ١٠٢ - عرض كتاب تدبير المتوحد بمجلة تراث الإنسانية مجلد ٣ عدد ١١.
- ١٠٣ - ابن باجة: تدبير المتوحد ص ٣٧.
- قارن أرسطو طاليس: الأخلاق إلى نیقوما خوس حيث يقول  
إن السياسة والتدبير هما استعداد أخلاقي واحد بعينه ولكن صورة  
وجودهما ليست واحدة وإن كانت السياسة في الواقع إذا حللت من  
التدبير لا تكون سياسة بعد" ج ٢ الكتاب السادس الباب السادس  
ص ١٣٣.
- ١٠٤ - ابن باجة: تدبير المتوحد ص ٣٨.
- ١٠٥ - محمد لطفي جمعة: تاريخ فلاسفة الإسلام ص ٨٢.

- ١٠٦ - عرض كتاب تدبير المُتوحد بمجلة تراث الإنسانية مجلد ٣ عدد ١١ وأيضاً تدبير المُتوحد ص ٤٣.
- ١٠٧ - المرجع السابق ص ٤٣.
- ١٠٨ - ابن باجة: رسالة الاتصال من ١٦٦، قارن ابن رشد "وهذه الحال هي التي تعرف بالاتحاد والاتصال" تلخيص كتاب النفس من ٨٩.
- ١٠٩ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ١٠٢،  
وانظر أيضاً د. أميرة مطر: في فلسفة السياسة من ٣٤.
- ١١٠ - ابن باجة تدبير المُتوحد ص ٩١ أيضاً كمال الياري أعلام الفلسفة العربية من ٧٧٧، د. أحمد الخشاب: التفكير الاجتماعي ص ٢٦.
- ١١١ - المرجع السابق ص ٩١، قارن د. أميرة مطر: في فلسفة السياسة ص ٤١.
- ١١٢ - الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة من ٧٧.
- ١١٣ - د. أحمد الخشاب: التفكير الاجتماعي ص ٢٦٠.
- ١١٤ - د. أميرة مطر: في فلسفة السياسة ص ٤٢.
- ١١٥ - عبده فراج: معالم الفكر الفلسفى فى العصور الوسطى من ١٣٦.
- ١١٦ - ابن باجة: تدبير المُتوحد ص ٣٨.
- وأيضاً د. أحمد الخشاب: التفكير الاجتماعي ص ٢٦٠.
- ١١٧ - المرجع السابق ص ٣٨.

١١٨ - أرسطو طاليس: السياسة ترجمة أحمد لطفي السيد ص ٢٣٦ - ٢٢٧

١١٩ - G. Quadri, La Philosophie Arabe dans l'Europe Médiévale  
P156.

١٢٠ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٤٣ .

١٢١ - المرجع السابق ص ٤١ .

١٢٢ - أنخل بلاطشا: تاريخ الفكر الأندلسى ص ٣٤١ .

١٢٣ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٤١ .

١٢٤ - المرجع السابق ص ٤١ .

١٢٥ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ١٠٢ .

١٢٦ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٥٧ .

١٢٧ - المرجع السابق ص ٤١ .

١٢٨ - المرجع السابق ص ٥٧ .

١٢٩ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٧٤ .

(والإمامية هي المدينة التي يقوم على رأسها ملك فرد أو إمام  
أو هي المدينة الفاضلة عند الفارابي أو المدينة المثلثة عند أفلاطون).

١٣٠ - المرجع السابق ص ٤١ .

١٣١ - كمال البازجي: أعلام الفلسفة العربية ص ٧٧٨ .

١٣٢ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٤٤ .

١٣٣ - المرجع السابق ص ٧٤ .

- ١٣٤ - ابن باجة: في الغاية الإنسانية ص ١٠١ .
- ١٣٥ - المرجع السابق ص ١٠١ .
- ١٣٦ - ابن باجة: رسالة الوداع ص ١٣١ .
- ١٣٧ - المرجع السابق ص ١٣١ .
- ١٣٨ - المرجع السابق ص ١٣٢ .
- ١٣٩ - الفارابي: السياسات المدنية ص ٩٠ وما بعدها.
- ١٤٠ - ابن باجة: تدبير المتوحد ص ٧٤ وأيضاً د. أحمد الخشاب:  
التفكير الاجتماعي ص ٢٦١ .
- ١٤١ - ابن باجة: تدبير المتوحد ص ٤١ .
- ١٤٢ - المرجع السابق ص ٩١ .
- ١٤٣ - يعني ابن باجة بالثوابت كل من انفرد أو خرج على الجمهور أو رأى رأياً صادقاً في المدن الناقصة وقد أخذ ابن باجة هذا اللفظ حرفيًا عن الفارابي فالفارابي يعني بهذا اللفظ أولئك الذين يضررون المجتمع ومثلهم مثل الشوك النابت بين الزرع وهم يهيمون بطريقهم فمنهم من يعيش على اللحوم النيئة ومنهم من يعيش على النبات ومنهم من يفترس مثل السباع ومن كان منهم إنساناً يترك ويستبعد ويستفغ به كما يتغذى من البهائم (سعید زايد الفارابي ص ٥٧ دار المعارف سنة ٦٢ أما ابن باجة فهو يعني بهذا اللفظ كل من انفرد أو خرج من الجمهور أو رأى رأياً صادقاً لأن المدن الفاضلة ليس فيها آراء كاذبة وإن كانوا هم علة حدوث المدن الكاملة (مقدمة رسائل الإلهيات ماجد فخرى ص ٣٢).)

١٤٤ - ابن باجة: تدبیر الموحد ص ٤٢ .

١٤٥ - المرجع السابق ص ٤٣ .

١٤٦ - المرجع السابق ص ٤٧ .

\* \* \*

## "خاتمة الكتاب"

وفي نهاية هذا الكتاب، وبعد أن قطعت سنوات طوال في الدراسة أود أن أشير إلى أبرز النتائج التي توصلت إليها.

ففيما يتعلّق بحياته ومصنفاته تبيّن لي أن ابن الصانع كان يتمتع بمكانة مرموقة في المجتمع الاندلسي والمغربي على السواء، ولم تقتصر تلك المكانة على تبوّءه المناصب السياسية فحسب، وإنما تعدّتها إلى شهرته في الفكر الفلسفي الإسلامي التي نبعـت من تعدد مواهـبه العلمية والفكـرية والتـي تحـلـلتـ لنا فيما تركـهـ من مـصنـفاتـ في شـتـى فـروعـ الـعـلـمـ وـالـعـرـفـ.

وقد استطعت عن طريق استخدام المنهج التحليلي التاريخي المقارن أن أظهر مذهبـهـ فـى صـورـةـ واـضـحةـ وـاعـتمـدـتـ فـى ذـلـكـ عـلـىـ ماـ أـمـكـنـتـ الحصولـ عـلـيـهـ مـنـ مـصـنـفـاتـ وـهـىـ الأـصـولـ الرـئـيـسـيةـ فـىـ الـبـحـثـ،ـ كـنـماـ استـطـعـتـ أنـ القـىـ الضـوءـ عـلـىـ بـعـضـ مـخـطـوطـاتـهـ التـىـ صـورـتـهاـ وـاسـتـعـنـتـ بـهـاـ فـىـ بـحـثـ كـمـاـ اـعـتـمـدـتـ عـلـىـ مـؤـلـفـاتـ الـمـرـجـمـينـ وـالـبـاحـثـينـ الـمـحـدـثـينـ سـوـاءـ الـعـرـبـ أوـ الـمـسـتـشـرـقـينـ وـلـمـ أـتـرـكـ مـرـجـعاـ أـشـارـ إـلـىـ اـبـنـ الصـانـعـ أـوـ خـدـثـ عـنـهـ إـلـاـ وـاسـتـعـنـتـ بـهـ حـتـىـ أـقـدـمـ لـفـارـىـ الـفـكـرـ الـفـلـسـفـىـ صـورـةـ واـضـحةـ لـمـذـهـبـ اـبـنـ الصـانـعـ.

أما فيما يتعلّق بمذهبـهـ فـإـنـ السـمـةـ الغـالـبـةـ عـلـيـهـ هـىـ السـمـةـ العـقـلـيـةـ الـخـالـصـةـ،ـ وـهـىـ سـمـةـ لـاـ يـعـوـزـهـ الـوـضـوحـ وـهـىـ تـسـغـلـلـ فـيـ كـلـ جـانـبـ مـنـ جـوانـبـ فـلـسـفـتـهـ:

فـنظـريـتـهـ فـيـ الـعـرـفـ تـرـتفـعـ مـنـ الـمـحـسـوـسـاتـ إـلـىـ الـمـعـقـولـاتـ تـلـكـ النـظـرـيـةـ التـيـ تـعـتـمـدـ عـلـىـ الـوـاقـعـ كـأسـاسـ يـقـيـنـىـ لـهـاـ ثـمـ تـتـجاـوزـهـ إـلـىـ دـائـرـةـ الـمـعـقـولـ المـتـسـمـ بـالـيـقـيـنـ فـالـإـنـسـانـ يـسـتـطـعـ بـمـجـرـدـ غـمـرـ قـوـاهـ الـإـدـرـاكـيـةـ وـمـعـ اـنـتـفـاعـهـ بـمـاـ هـوـ مـفـيدـ فـيـ

الحياة والابتعاد عن مفاسدها أن يتصل بالعقل الفعال المنبثق عن الله فكأن طريق الاتصال عنده طريق عقلٍ نأملٍ وهو يبتعد تماماً عن طريق التصوف التي هي طريق تجربة وذوق وليس طريق إدراك عقلٍ. كما أن دراسته للعالم الطبيعي وتفسير ظواهره وعلمه والوصول من ذلك إلى القول بقدم العالم إنما يستند على أساس عقلي قائم على الارتباط الضروري بين الأسباب ومسبياتها، والوصول إلى فهم الظواهر المختلفة بأسباب تدرك بالعقل ولا شك أن إدراكه للنظام والترتيب في الطبيعة يؤدي به إلى القول بأن لكل شيء غاية محددة مما ينفي معه الاعتقاد بالصدفة والاتفاق.

أما الجانب السياسي الأخلاقي في مذهبٍ فهو قائم أيضاً على المبادئ التي يقرّرها العقل ويترشد بها الإنسان، ويمكن القول بأن غاية فلسفته السياسة والأخلاق العقلية. فهو يهدف إلى تحقيق المدينة الفاضلة التي تضم أكبر عدد ممكن من الحكماء والفلسفـة، وإذا كان ابن الصائـع قد اتـخـذـ من شخصية "المتوحد" مثالـ الإنسان الفاضـلـ فيـ المدينةـ،ـ فإنـ المتـوـحدـ عنـهـ لاـ يعنيـ الفـردـ كـفـردـ وإنـماـ يـعنـيـ الفـردـ وـالـكـثـرةـ وـالـجـمـاعـةـ فـيـ تـوحـيدـ القـوىـ وـالـأـعـمـالـ الإنسـانـيةـ المـوجـهـةـ نحوـ كـمـالـ تـكـونـ منـ وـرـاهـ السـعـادـةـ المـشـوـدـةـ وـيرـبـطـ ابنـ الصـائـعـ الجـانـبـ الـسـيـاسـيـ بالـجـانـبـ الـاخـلـاقـيـ فـيـ مـذـهـبـهـ فـيـجـعـلـ تـدـبـيرـ المـتوـحدـ عـلـىـ مـثـالـ تـدـبـيرـ المـديـنـةـ وـالـحـكـوـمـةـ الـكـامـلـةـ أـيـ أـنـ يـرـتفـعـ مـنـ الـجـزـءـ إـلـىـ الـكـلـ مـنـ الفـردـ إـلـىـ الـجـمـعـ.

ويمكن القول بأن فلسفته تهدف إلى غاية واحدة هي التوحد والاتصال وهذا يرتبط الجانب الأخلاقي السياسي بالجزء الخاص بنظرية المعرفة عنده. كذلك يتصف مذهب بأنه مذهب الثانية. فإذا كانت فكرة الثانية قد اتضحت في تصوّره للأشياء من حيث إن كل شيء مؤلف من مادة وصورة، فهو كذلك ثانٍ في مذهبه في النفس فالبدن بمنزلة المادة، والنفس بمنزلة

الصورة والنفس من البدن بثابة الكمال من القوة التي تستكمل به، والإنسان بناء على ذلك مؤلف من ثنائية فيه معنى سرمدي هو كلّي الإنسان ومعنى كائن فاسد هو خالق هذه الصفات أو القوى، أي سرمدي روحاني بطبيعته العقلية، كائن فاسد بطبيعته الهيولانية.

وإذا كان ابن باجة قد بني فلسفته العقلية على أساس من الرباصيات والطبيعيات ببحث يعد أول فيلسوف أندلسي ينحو هذا النحو فإننا نستطيع أن نقول أنه خلع عن الفلسفة الإسلامية سيطرة الجدل التي كانت منتشرة لعهد طوبل وألبسها لباس العلم الصحيح بحيث يمكن القول إن ابن باجة قد أعطى الفلسفة الإسلامية في الأندلس حركة ضد الميل الصوفية التي سيطرت على الأذهان لفترة طويلة.

كذلك يعد ابن باجة بحق أول فيلسوف عربي يقف من المشاكل الفلسفية موقفاً يتسم بالجرأة والشجاعة ذلك أنه عندما وقف أمام مشكلة الخلاف بين الشريعة والحكمة وقف موقفاً حاسماً، ذلك أنه رأى أنه ليس من الضروري أن يهتم بأمر لم يستطع أحد من قبله أن يبت فيه برأي قاطع من أجل ذلك لم يبحث ابن الصائغ بحثاً تفصيلياً في موضوع العلاقة بين الدين والفلسفة، بل انصرف إلى حد كبير إلى دراسة تلك المشكلات الفلسفية المعقّدة دراسة قائمة على العقل، وإن كان هذا لا يعني خلو فلسفته من الجذور الدينية بل كثيراً ما نرى أثر نفحات الإسلام في ثنايا مؤلفاته ورسائله.

ورغم ما صادفه من مصاعب جمة نتيجة اتخاذه هذا القرار الجري إلا أن عقيدته لم تترنح ولم يضعف أمام هجوم خصومه وأعدائه واستطاع أن يحافظ على سمعته العقلية البارزة.

فهو إذن - وفيما أرى - يعد بحق فيلسوف العقل في الإسلام إذا أدخلنا في اعتبارنا أنه بعد سابقاً على ابن رشد والذي تابعه في تلك التزعة

إلى حد كبير. وكان لابن باجة أثراً كبيراً عليه فنجد ابن رشد فيما بعد يتخذ من تلك الأمور التي تناولها ابن الصائغ باقتضاب مادة للبحث وتوسيع فيها متبناً نفس الاتجاه العقلي فذاع صيته في الدوائر الفلسفية في المحيط العربي والأوروبي على السواء.

ولم يقتصر تأثيره على ابن رشد فحسب وإنما كان لأرائه في الاتصال أثر على مفكري أوروبا في العصور الوسطى خاصة "البرت الكبير"، وتوما الأكسيوني حتى أنهما الفارسانيان تحمل نفس العنوان وتهدف إلى نفس الغاية.

وعلى ذلك يمكن القول بأن الإهمال الذي لقيه هذا الفيلسوف من جانب الباحثين لم يكن سببه قلة إنتاجه أو صعوبة فهم مذهبة كما كانوا يدعون، وإنما كان سببه قصورهم عن إدراك ما أراد أن يقوله وترسّعوا في الحكم على مذهب عبر عنه صاحبه بأسلوب غاية في الغموض وهو ما كان يحتاج إلى صبر طويل حتى يفهم حق فهمه، فجاءت أحکامهم مجحفة بتلك الشخصية التي تعد من أبرز الشخصيات الفلسفية الإسلامية التي ظهرت في فترة من أصعب فترات التاريخ وفي بلدة لم يكن للتفكير الحر فيها حظ من الانطلاق في ذلك الوقت.

\* \* \*

## **المصادر والمراجع**

**أولاً: مصادر خاصة بابن باجة:**

انظر الفصل الخاص بمصنفات ابن باجة.

**ثانياً: المصادر العربية:**

١ - ابن أبي أصيحة: عيون الأنبياء في طبقات الأطباء، الجزء الثاني،  
المطبعة الوهابية الطبعة الأولى سنة ١٨٨٢ م.

٢ - ابن أبي زرع: الأنيل المطرب بروض القرطاس في أخبار ملوك  
المغرب وتاريخ مدينة فاس - نشرة المستشرق كارل تورنبرج آبساله  
سنة ١٨٤٣ .

٣ - ابن الأبار: الخلل السيراء: تحقيق حسين مؤنس، الجزء الثاني،  
الطبعة الأولى سنة ١٩٦٣ م القاهرة.

٤ - ابن الخطيب المسلمين: الإحاطة في أخبار غرناطة: تحقيق عبدالله  
عنان سلسلة ذخائر العرب ١، ١٧ - دار المعارف - مصر.

٥ - —————: أعمال الأعلام في مين بويع قبل الاحتلال من  
ملوك الإسلام نشره ليفى بروفنسال - بيروت سنة ١٩٥٦ م.

٦ - ابن العبرى: مقالة مختصرة في النفس البشرية: نشره الآباء  
اليسوعيون، الطبعة الثالثة بيروت سنة ١٩١١ م.

٧ - ابن العماد الحنفى: شذرات الذهب في أخبار من ذهب: الجزء  
الرابع مكتبة القدس - سنة ١٩١١ م.

- ٨ - ابن القسطنطيني (جمال الدين): أخبار العلماء بأخبار الحكماء، مطبعة السعادة القاهرة ١٣٢٦هـ.
- ٩ - ابن حزم (أبو محمد على) جمهرة أنساب العرب: تحقيق ليفي بروفنسال دار المعارف.
- ١٠ - ابن خاقان (الفتح): قلائد العقيان. طبعة بولاق سنة ١٣٢٠هـ.
- ١١ - ابن خلدون: تاريخ ابن خلدون المعروف بمقدمة ابن خلدون - طبعة محمود صبح. بدون تاريخ.
- ١٢ - ابن خلkan: وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان: الجزء الثاني، طبعة بولاق سنة ١٣٢٩هـ.
- ١٣ - ابن دحية: المطرب من أشعار أهل المغرب: تحقيق إبراهيم الأنباري المطبعة الأميرية سنة ١٩٥٤م.
- ١٤ - ابن رشد: تهافت التهافت - طبعة القاهرة سنة ١٩٠١م.
- ١٥ - \_\_\_\_\_: تلخيص ما بعد الطبيعة - تحقيق د. عثمان أمين - القاهرة ١٩٥٨م.
- ١٦ - \_\_\_\_\_: تلخيص كتاب النفس - تحقيق د. أحمد فؤاد الأهوانى - الطبعة الأولى سنة ١٩٥٠ - مكتبة النهضة المصرية.
- ١٧ - \_\_\_\_\_: الحاس والمحسوس - رسالة ضمن كتاب أرسطورطاليس في النفس - حققها د. عبد الرحمن بدوى - مكتبة النهضة المصرية سنة ١٩٥٤م.
- ١٨ - ابن سبعين: رسائل ابن سبعين - تحقيق د. عبد الرحمن بدوى - الدار المصرية للتأليف والترجمة والنشر - القاهرة سنة ١٩٦٥م.

- ١٩ - ابن سعيد (عبدالملك) المغرب في حل المغرب - تحقيق شوفى ضيف - القاهرة سنة ١٩٥٣ م.
- ٢٠ - ابن سينا: الإشارات والنبهات مع شرح نصير الدين الطوسي - تحقيق د. سليمان دنيا (الجزء الخاص بالطبيعة) سنة ١٩٥٧ م.
- ٢١ - —————: رسالة في الفيض الإلهي. مخطوطة مصورة بالكتبة التيمورية بدار الكتب بالقاهرة.
- ٢٢ - —————: رسالة أضحوية في أمر العاد - تحقيق د. سليمان دنيا - دار الفكر العربي الطبعة الأولى سنة ١٩٤٩ م.
- ٢٣ - ابن صاعد الأندلسي: طبقات الأمم - بيروت سنة ١٩١٢
- ٢٤ - ابن طفيل: حى بن يقطان لابن سينا وابن طفيل والشهوردى - تحقيق أحمد أمين - دار المعارف بمصر ١٩٥٩ م.
- ٢٥ - ابن طملوس (أبو الحجاج يوسف) المدخل لصناعة المتنطق - تحقيق ميخائيل أسين بلاسيوس - المطبعة الابيرقة - مدريد - سنة ١٩١٦ م.
- ٢٦ - ابن عذارى المراكشى: البيان المغرب في أخبار الأندلس والمغرب - تحقيق د. إحسان عباس. دار الثقافة بيروت سنة ١٩٦٧ م.
- ٢٧ - أبو البركات البغدادى: المعتبر في الحكمة - الجزء الثاني - طبعة الدكن - ١٣٥٨ هـ.
- ٢٨ - ابو ريان: تاريخ الفكر الفلسفى - الجزء الثانى (أرسطور) - دار الكتاب العربى للطباعة والنشر سنة ١٩٦٧ م.
- ٢٩ - إخوان الصفا: رسائل إخوان الصفا، وخلان الوفا - تصحيح خير الدين الزركلى - المكتبة التجارية الكبرى - القاهرة ١٩٢٨ م.

- ٣٠ - أرسطو طاليس<sup>(٤)</sup>: علم الطبيعة: ترجمتها إلى الفرنسية بارتلumi سانتهler ثم ترجم جزء منه إلى العربية أحمد لطفي السيد - القاهرة مطبعة دار الكتب المصرية سنة ١٩٣٥ م.
- ٣١ - —————: الكون والفساد: ترجمة إلى الفرنسية بارتلumi سانتهler ثم ترجمة إلى العربية أحمد لطفي السيد - مطبعة دار الكتب المصرية القاهرة سنة ١٩٣٢ م.
- ٣٢ - —————: علم الأخلاق إلى نيقوماخوس - ترجمة بارتلumi سانتهler ترجمة أحمد لطفي السيد - مطبعة دار الكتب المصرية - القاهرة سنة ١٩٢٤ م.
- ٣٣ - —————: السياسة: ترجمة بارتلumi سانتهler، تعريب أحمد لطفي السيد - مطبعة دار الكتب المصرية ١٩٤٧ .
- ٣٤ - —————: كتاب النفس: تحقيق د. أحمد فؤاد الأهوانى - الطبعة الأولى . دار إحياء الكتب العربية سنة ١٩٤٩ م.
- ٣٥ - أرسلان (الأمير شكيب): الحلل السنديسة - الجزء الأول - المطبعة الرحمنية الطبعة الأولى مصر سنة ١٩٣٦ .
- ٣٦ - أشباح (يوسف): تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين - ترجمة محمد عبدالله عنان - مطبعة الخارجية الطبعة الالية القاهرة - سنة ١٩٥٨ م.
- ٣٧ - الأصفهانى (العماد): خريدة العصر ، وجريدة القصر - الجزء الثاني - تحقيق أذرتاس أذرنوش (قسم شعراء المغرب والأندلس) الدار التونسية للنشر سنة ١٩٧١ م.

---

(٤) كما اعتمدنا على ترجمة د. عبد الرحمن بدوى لهذا الكتاب.

- ٣٨ - الانصارى (عبد الدايم): أهداف الفلسفة الإسلامية - دار الفكر  
العربي سنة ١٩٤٨ م.
- ٣٩ - البغدادى (إسماعيل باشا): هدية العارفين - مجلد ٦ الطبعة  
الثالثة - استانبول سنة ١٩٥١ م.
- ٤٠ - التفازانى (أبو الوفا الغنimi) ابن سبعين وفلسفته الصرفية -  
دار الكتاب اللبناني الطبعة الأولى سنة ١٩٧٣ م.
- ٤١ - الجرج (خليل) وحنا الفاخورى: تاريخ الفلسفة العربية - الجزء  
الثانى دار المعارف بيروت.
- ٤٢ - الحميرى (أبى عبدالله): الروض المطار (صفة جزيرة الأندلس)  
القاهرة عام ١٩٤٨ م.
- ٤٣ - الحموى (ياقوت): معجم البلدان. الجزء الأول مجلد ٥ مطبعة  
السعادة عام ١٩٠٦ م.
- ٤٤ - الخشاب (د. أحمد): التفكير الاجتماعي. دراسة تكاملية للنظرية  
الاجتماعية. دار المعارف عام ١٩٧٠ م.
- ٤٥ - الخوانساري: روضات الجنات فى أحوال العلماء والسداد طبعة  
الحادي سعيد الطباطبائى الطبعة الثانية عام ١٣٤٧ هـ.
- ٤٦ - الرکابی (د. جودت): فى الأدب الأندلسي. دار المعارف بمصر  
سنة ١٩٦٠ م.
- ٤٧ - الزبيدي: تاج العروس - الطبعة الأولى - ١٣٠٦ هـ.
- ٤٨ - الزركلى: الأعلام - الجزء الثامن - الطبعة الثانية. القاهرة.
- ٤٩ - السلاوى (الاستفقاء): تحقيق الشیعی حاقد الناصري والاستاذ  
جعفر، دار الكتاب، الدار البيضاء عام ١٩٥٤ م.

- ٥٠ - الشافعى: (السيطرة) بغية الوعاة فى طبقات اللغويين والنحاة - مطبعة السعادة - الطبعة الأولى مصر ١٣٢٦ هـ.
- ٥١ - الشمالى (عبده): دراسات فى تاريخ الفلسفة العربية الإسلامية وأثار رجالها. الطبعة الثالثة عام ١٩٦١ م مطبعة النسر بيروت.
- ٥٢ - الصفدى: الوافى بالوفيات - الجزء الثانى مطبعة وزارة المعارف استانبول سنة ١٩٤٩.
- ٥٣ - الطوسي (\*): شرح الإشارات والتبيهات لابن سينا. القاهرة. دار المعارف طبعة ١٩٠٧ م.
- ٥٤ - الطويل: (توفيق) الفلسفة الخلقية نشأتها وتطورها - منشأة المعارف الطبعة الأولى الإسكندرية عام ١٩٦٠ م.
- ٥٥ - العراقي: (د. محمد عاطف) مذاهب فلاسفة المشرق. دار المعارف الطبعة الأولى مصر ١٩٧٢ م.
- ٥٦ - العراقي: (د. محمد عاطف) الترعة العقلية فى فلسفة ابن رشد. دار المعارف بمصر ١٩٦٧ م.
- ٥٧ - العراقي: (د. محمد عاطف) الفلسفة الطبيعية عند ابن سينا. دار المعارف بمصر ١٩٦٩ م.
- ٥٨ - العراقي: (د. محمد عاطف) ثورة العقل فى الفلسفة العربية. دار المعارف بمصر الطبعة الأولى عام ١٩٧٤ م.
- ٥٩ - العبادى (عبد الحميد): المجمل فى تاريخ الاندلس. الطبعة الأولى سنة ١٩٥٨ م. النهضة المصرية.

(\*) مع نشرة سليمان دنيا لهذا الكتاب.

- ٦٠ - العلوى (جمال الدين): مؤلفات ابن باجة: دار الثقافة بيروت . ١٩٨٣
- ٦١ - الفارابى (أبو نصر): إحصاء العلوم. طبعة عثمان أمين دار الفكر العربى - الطبعة الثانية ١٩٤٨ م.
- ٦٢ - الفارابى (أبو نصر): آراء أهل المدينة الفاضلة - تصحيح الاستاذ عبد الوصف محمد الكردى مطبعة حجازى الطبعة الثانية - القاهرة. ١٩٤٨.
- ٦٣ - الفارابى (أبو نصر): عيون المسائل مطبعة السعادة. القاهرة. ١٩٠٧ م.
- ٦٤ - الفارابى (أبو نصر): رسالة فى معانى العقل مع رسائل أخرى. مطبعة السعادة. الطبعة الأولى. القاهرة ١٩٠٧.
- ٦٥ - الغزالى (أبو حامد): إحياء علوم الدين الجزء الأول - طبعة مصر ١٣٠٢هـ.
- ٦٦ - الغزالى (أبو حامد): للتفقد من الضلال - تحقيق د. عبدالحليم محمود مكتبة الأنجلو/الطبعة الثانية/ القاهرة ١٩٥٥ م.
- ٦٧ - القزوينى: آثار البلاد وأخبار العباد. دار صادر بيروت ١٩٦٩ م.
- ٦٨ - القلقشندى: (أبو العباس أحمد) نهاية الارب فى معرفة أنساب العرب - تحقيق إبراهيم الأبيارى. الطبعة الأولى/ القاهرة/ سنة ١٩٥٩ م.

- ٦٩ - الكتاني (محمد جعفر)<sup>(٤)</sup>: سلوة الأنفاس ومحادثة الأكياس من أقرب من العلماء والصلحاء بفاس - الجزء الثالث - طبعة حجزية عام ١٣١٦ هـ بفاس.
- ٧٠ - الكندي: رسالة في الإبانة عن أن طبيعة الفلك مخالفة لطابع العناصر الأربع ضمن رسائل الكندي الفلسفية - الجزء الثاني تحقيق د. عبد الهادي أبو ريدة. دار الفكر العربي / القاهرة / ١٩٥٠ م.
- ٧١ - الكندي: الإبانة عن العلة الفاعلة القمرية للكون والفساد طبعت ضمن كتاب رسائل الكندي، الجزء الأول - دون تاريخ..
- ٧٢ - المراكشي: (عبد الواحد) المعجب في تلخيص أخبار المغرب - المكتبة التجارية الكبرى. الطبعة الأولى - القاهرة / ١٩٤٩ م.
- ٧٣ - المقرى: نفح الطيب في غصن الأندلس الرطيب تحقيق محيي الدين عبدالحميد / سنة ١٩٤٩ م.
- ٧٤ - النشار (د. علي سامي ود. علي عبد المعطي محمد) ديموقريطة الهيئة العامة للكتاب / الإسكندرية / ١٩٧٢ م.
- ٧٥ - النشار (د. علي سامي، د. أبو ريان) قراءات في الفلسفة، الدار القومية للطباعة والنشر. الطبعة الأولى - ١٩٦٧ م.
- ٧٦ - الياجي: (كمال، أنطون غطاس) أعلام الفلسفة العربية - لجنة التأليف المدرسي. الطبعة الأولى - بيروت - ١٩٥٧ م.

---

(٤) وهذا المرجع غير موجود بالمكتبات المصرية، وقد تفضل الاستاذ العلامة عبد القادر زمامنة الاستاذ بكلية الآداب - جامعة محمد بن عبد الله بفاس بالملكة المغربية - بإرسال ما تضمنه هذا المصنف من معلومات تقللاً عن النسخة الموجودة بعيارته.

- ٧٨ - اليوسف: (عبدالقادر أحمد) علاقات بين الشرق والغرب بين القرنين الحادى عشر والخامس عشر. منشورات المكتبة المصرية. بيروت ١٩٦٩ م.
- ٧٩ - أمين: (أحمد) ظهر الإسلام. الجزء الثالث. الطبعة الثالثة سنة ١٩٦٢ م.
- ٨٠ - أمين: (عثمان) تلخيص ما بعد الطبيعية لابن رشد القاهرة ١٩٥٨.
- ٨١ - أمين: (عثمان) شخصيات ومذاهب فلسفية درا إحياء الكتاب العربي / ١٩٤٥.
- ٨٢ - أوليري (ديلاس) الفكر العربي ومكانه في التاريخ - ترجمة تمام حسان، مراجعة د. مصطفى حلمي عالم الكتب. القاهرة
- ٨٣ - بدوى: (د. عبد الرحمن) أرسطور مكتبة النهضة المصرية/ الطبعة الثالثة. مكتبة القاهرة/ ١٩٥٣ م.
- ٨٤ - بدوى: (د. عبد الرحمن) التراث اليونانى في الحضارة الإسلامية. مكتبة النهضة المصرية/ الطبعة الثانية/ القاهرة/ ١٩٤٦ م.
- ٨٥ - بدرا: (د. أحمد) دراسات في تاريخ الأندلس وحضارتها/ الجزء الأول - دمشق ١٩٦٩ م.
- ٨٦ - بروفنسال (ليفي) الإسلام في المغرب والأندلس ترجمة الدكتور السيد عبدالعزيز سالم. القاهرة/ سنة ١٩٥٨ م.
- ٨٧ - بلاطيا (أنخل) تاريخ الفكر الأندلسي. نقله إلى العربية د. حسين مؤنس - الجزء الاول - النهضة المصرية - الطبعة الأولى ١٩٥٥ م.

- ٨٨ - بيصار: (د. محمد عبد الرحمن) في فلسفة ابن رشد الوجود والخلود. دار الكتاب العربي - الطبعة الثانية - مصر ١٩٦٢ م.
- ٨٩ - دي بور: تاريخ الفلسفة في الإسلام. ترجمة د. عبد الهادي أبو ريدة. لجنة التأليف والترجمة والنشر / الطبعة الرابعة/ ١٩٥٧ م.
- ٩٠ - جمعة: (د. محمد لطفى) تاريخ فلاسفة الإسلام في الشرق والمغرب مطبعة المعارف سنة ١٩٢٧ م.
- ٩١ - حمودة: (على محمد) تاريخ الأندلس السياسي والعمرياني . والاجتماعي الطبعة الأولى سنة ١٩٥٧ م.
- ٩٢ - روزنال: مناهج العلماء المسلمين في البحث العلمي. ترجمة أنيس فريحة/ دار الثقافة بيروت/ ١٩٦١ م.
- ٩٣ - رينان (أرنست) ابن رشد والرشدية - مطبعة عيسى الحلبي - القاهرة ١٩٥٧ م.
- ٩٤ - زيادة (معن) شروحات السماع الطبيعي لابن باجة الأندلسي . تحقيق دار الفكر - الطبعة الأولى / ١٩٧٨ م.
- ٩٥ - زيادة (معن) الحركة من الطبيعة إلى ما بعد الطبيعة (دراسة في فلسفة ابن باجة) دار أقرأ بيروت عام ١٩٨٥ م.
- ٩٦ - زايد (سعيد): الفارابي. دار المعارف/ سنة ١٩٦٢ م.
- ٩٧ - ذكريـا (د. فؤاد): دراسة جمهورية أفلاطون - دار الكتاب العربي - القاهرة / ١٩٦٧ م.
- ٩٨ - زيدان (جورجي): تاريخ آداب اللغة العربية - الجزء الأول، والثالث - مطبعة الهلال/ سنة ١٩٣١ م.

- ٩٩ - سالم (د. عبد العزيز): المغرب الكبير. دراسة تاريخية وعمرانية وأثرية - الدار القومية للطباعة والنشر / عام ١٩٧٩ م.
- ١٠٠ - سابين (جورج): تطور الفكر السياسي. ترجمة حسن جلال العروسي. دار المعارف / مصر / عام ١٩٥٤ م.
- ١٠١ - شرف (د. محمد جلال): الله والعالم والإنسان في الفكر الإسلامي / دار المعارف / ١٩٦٩ م.
- ١٠٢ - شلبي (د. أحمد): التاريخ الإسلامي والحضارة الإسلامية - النهضة المصرية - الطبعة الثالثة / عام ١٩٦٥ م.
- ١٠٣ - شيخ الأرض (تيسير): ابن باجة - دار الأنوار / الطبعة الأولى - بيروت / ١٩٦٥ م.
- ١٠٤ - صبحي (د. أحمد محمود) الفلسفة الأخلاقية في الفكر الإسلامي دار المعارف بمصر / عام ١٩٦٠ م.
- ١٠٥ - صليبا (جميل): الدراسات الفلسفية/الجزء الأول - دمشق ١٩٦٤ م.
- ١٠٦ - ضومط (ميخائيل): توما الأكويني / بيروت / ١٩٥٦ م.
- ١٠٧ - طوقان (قدري حافظ) مقام العقل عند العرب / دار المعارف / ١٩٦٠ م.
- ١٠٨ - على (سيد أمير): روح الإسلام ترجمة عمر الديراوي. الطبعة الثانية بيروت / ١٩٧٨ م.
- ١٠٩ - عنان (عبدالله): دولة الإسلام في الأندلس: تاريخ الأندلس في عهد المرابطين والموحدين - القاهرة / ١٩٦٠ م.

- ١١٠ - غلاب (د. محمد): المعرفة عند مفكري المسلمين - القاهرة سنة ١٩٦٦م.
- ١١١ - غلاب (د. محمد): الفلسفة الإسلامية في المغرب جمعية الثقافة الإسلامية ١٩٤٨م.
- ١١٢ - فراج (عبده): معالم الفكر الفلسفى فى العصور الوسطى / مكتبة الأنجلو/ ١٩٦٢م.
- ١١٣ - فروخ (د. عمر): ابن باجة والفلسفة الغربية - بيروت / عام ١٩٤٥م.
- ١١٤ - قاسم (د. محمود): دراسات في الفلسفة الإسلامية - دار المعارف بمصر ١٩٦٧م.
- ١١٥ - قاسم (د. محمود): ابن رشد وفلسفته الدينية مكتبة الأنجلو المصرية - الطبعة الثالثة - ١٩٦٩م.
- ١١٦ - قاسم (د. محمود): نظرية المعرفة عند ابن رشد وتأويلها لدى توما الأكويني مكتبة الأجلو المصرية - الطبعة الثانية / ١٩٦٩م.
- ١١٧ - كرم (د. يوسف): الطبيعة وما بعد الطبيعة. دار المعارف / الطبعة الثالثة - مصر.
- ١١٨ - كرم (د. يوسف): تاريخ الفلسفة اليونانية - مصر / ١٩٣٦م.
- ١١٩ - كرم (د. يوسف): المعجم الفلسفى / القاهرة/ ١٩٦٦م.
- ١٢٠ - كوريان. (هنرى): تاريخ الفلسفة الإسلامية. ترجمة حسن قبيس. نصیر مروءة/ منشورات عزيزات - بيروت / لبنان ١٩٦٦م.
- ١٢١ - لوبيون (غوستاف) حضارة العرب. ترجمة عادل زعبيتر - الطبعة الثالثة. القاهرة / ١٩٥٦م.

- ١٢٢ - محمود (عبد القادر): الفلسفة الصوفية في الإسلام - طبعة دار الفكر العربي / عام ١٩٦٧ م.
- ١٢٣ - مذكور (د. إبراهيم بيومي) أثر العرب والإسلام في النهضة الأوروبية فصل عن الفلسفة - الهيئة المصرية للتأليف والنشر / ١٩٧٠.
- ١٢٤ - مذكور (د. إبراهيم بيومي) في الفلسفة الإسلامية منهاج وتطبيقه - دار المعارف / الطبعة الثانية/ سنة ١٩٦٨ م، ط دار إحياء الكتب العربية / ١٩٤٧ م.
- ١٢٥ - مطر (د. أميرة حلمى) الفلسفة عند اليونان - دار النهضة المصرية/ عام ١٩٦٨ م.
- ١٢٦ - مطر (د. أميرة حلمى) في فلسفة السياسة من أفلاطون إلى ماركس - دار الثقافة للطباعة والنشر / بالقاهرة / ١٩٧٥ م.
- ١٢٧ - موسى (د. محمد يوسف) فلسفة الأخلاق في الإسلام وصلتها بالفلسفة الإغريقية - مطبعة الرسالة / الطبعة الثانية ١٩٤٥ م.
- ١٢٨ - موسى (د. محمد يوسف): بين الدين والفلسفة في رأى ابن رشد وفلاسفة العصر الوسيط - دار المعارف/ عام ١٩٥٩ م.
- ١٢٩ - نجاتى (د. عثمان): الإدراك الحسى عند ابن سينا - دار المعارف بمصر / الطبعة الثانية/ سنة ١٩٦١ م.
- ١٣٠ - هويدى (د. يحيى): تاريخ فلسفة الإسلام في القارة الإفريقية الجزء الأول. مكتبة النهضة المصرية / القاهرة ١٩٦٦ م.

١٣١ - هويدى (د. يحيى): مقدمة في الفلسفة العامة / دار النهضة  
المصرية الطبعة الخامسة / ١٩٦٨ م.

١٣٢ - هونكه (زيغفرد) شمس العرب تسطع على الغرب - ترجمة  
فاروق بيضون وكمال دسوقي / منشورات المكتبة التجارية / الطبعة  
الثانية - بيروت.

## **الموسوعات - ودوائر المعارف والمجلات والمعاجم**

- ١ - دائرة المعارف الإسلامية جـ١ مادة باجة - نقلها إلى العربية محمد ثابت الفندي: الأنجلو المصرية/ عام ١٩٦٣ م.
- ٢ - الموسوعة الفلسفية المختصرة. الترجمة العربية. الأنجلو المصرية/ القاهرة ١٩٦٣ م.
- ٣ - دائرة المعارف. جـ ٩ فريد جبر - بيروت / عام ١٩٧١ م.
- ٤ - مجلة معهد الابحاث الإسلامية. المجلد الثاني العدد الأول. (بها نشر لكتاب الكون والفساد تحقيق د. محمد صفيير حسن المعوصي) ١٩٧٧ م.
- ٥ - مجلة كلية الآداب مجلد ١٥ الجزء الاول مقالة بقلم د. أحمد فؤاد الأهوانى. مايو ١٩٥٣ م.
- ٦ - مجلة مجمع اللغة العربية بدمشق - المجلد الثاني والأربعون - بقلم د. محمد صفيير حسن المعوصي. أبريل ١٩٦٧ م.
- ٧ - مجلة تراث الإنسانية (عرض لكتاب تدبير التوحد) بقلم د. مصطفى حلمي المجلد الثالث العدد الحادى عشر.
- ٨ - مجلة معهد الابحاث. رسائل ابن باجة الفلسفية بقلم د. ماجد فخرى. آذار عام ١٩٦٤ م.

## **المعاجم**

- المصباح المنير: محمد بن علي المقرى جـ١ ، جـ ٢ الطبعة السابعة ١٩٢٨ م.
- مختار الصحاح: أبو بكر الراري الطبعة الخامسة - القاهرة عام ١٩٣٩ م.

**ثالثاً: المراجع الأجنبية:**

- 1 - Al Andals- Vol VII 1942.
- 2 - A tkison,A History of Spain and Portugal, Maddle Sex 1960.
- 3 - Al Andalas Vol VIII 1943 Fasc 1.
- 4 - Al Adalas Vol V Madrid Granada 1940 Fasc 2.
- 5 - Asin Palacios, El Regimen de L'solitario, Madrid, Granada, 1946.
- 6 - Brocklman - C- Geschichte der Arabischen Literature, Supplementand I- No 8 Abu Beker. M . v Yahye. B. assaig b. Bagga.
- 7 - Cruz Hernandez, Historia. De La Filosofia Espanola Filosofia Hspanola Filoosfiz Espanola Filsosfia Hispano Musulmona Tomo I Madrid 1957.
- 8 - Etienne Gilson, La Philosophie Au Moyen Age Deuxieme Paris, 1952.
- 9 - Erwin I-J. Rosenthal, Political Thought in Medieval Islam. Cambridge 1962.
- 10 - Encyclopedie De l; Islame Novelle Edition III Marcais Article Ribat, et Article Ibn Bajja.
- 11 - GO Quadri, La Philosophie Arabe Dans L'Europe Medievale Payot Paris 1947.

- 12 - M.S. Hasanal Ma`sumi, Avempace- the Great Philosopher of Andalus, In Islamic Culture, Vol 35, 1962.
- 13 - Mongichemli, La Philosophie moral D'Ibn Bajja, Tunnis 1969.
- 14 - S. Munk, Melanges de phiosophie Juive et Arabe paris 1857  
(Reemprime 1927).
- 15 - Sarton, Introduction to the History of Science, Vo! II part2  
Washington 1931.
- 16 - Sir Thomas Arnold, The Legecy of Islam, Oxford, 1931.
- 17 - W.Montogomery Watt, A History of Islamic Ispain, Edimburg  
1967.



# **الفهرس**

| الموضوع                    | الصفحة |
|----------------------------|--------|
| إهداء                      | ٧      |
| شكر وتقدير                 | ٩      |
| تصدير بقلم د. عاطف العراقي | ١١     |
| مقدمة                      | ١٧     |

## **الباب الأول**

|                              |    |
|------------------------------|----|
| حياة الفيلسوف ومؤلفاته وشرحه | ٢٣ |
|------------------------------|----|

## **الفصل الأول**

|                     |    |
|---------------------|----|
| حياة ابن باجة وعصره | ٢٥ |
|---------------------|----|

## **الفصل الثاني**

|               |    |
|---------------|----|
| مؤلفاته وشرحه | ٦٧ |
|---------------|----|

## **الباب الثاني**

|        |     |
|--------|-----|
| العالم | ١١٣ |
|--------|-----|

## **الفصل الأول**

|                  |     |
|------------------|-----|
| الفلسفة الطبيعية | ١١٥ |
|------------------|-----|

|                                       |     |
|---------------------------------------|-----|
| القسم الأول: مبادئ الموجودات الطبيعية | ١٢٠ |
|---------------------------------------|-----|

**الموضوع**

**الصفحة**

|     |                                      |
|-----|--------------------------------------|
| ١٥٠ | القسم الثاني: لواحق الأجسام الطبيعية |
| ١٧٢ | القسم الثالث: العالم الطبيعي         |

**الفصل الثاني**

|     |                                |
|-----|--------------------------------|
| ١٩١ | المستوى الفيزيقى والميتافيزيقى |
| ١٩٤ | أولاً: المستوى الفيزيقى        |
| ٢١٣ | ثانياً: المستوى الميتافيزيقى   |
| ٢٢٦ | هوماش الباب الثاني             |

**الباب الثالث**

|     |                |
|-----|----------------|
| ٢٥١ | نظريّة المعرفة |
|-----|----------------|

**الفصل الأول**

|     |                |
|-----|----------------|
| ٢٥٣ | الإدراك الحسّي |
|-----|----------------|

**الفصل الثاني**

|     |                 |
|-----|-----------------|
| ٢٩١ | الإدراك العقلّى |
|-----|-----------------|

**الفصل الثالث**

|     |               |
|-----|---------------|
| ٣٣٩ | مشكلة الاتصال |
|-----|---------------|

|     |                    |
|-----|--------------------|
| ٣٦١ | هوماش الباب الثالث |
|-----|--------------------|

٣٨١

الباب الرابع  
الأخلاق والسياسة

٣٨٣

الفصل الأول  
الأفعال الإنسانية

٤٢٣

الفصل الثاني  
المدينة الفاضلة

٤٤٣

هواش الباب الرابع

٤٥٥

خاتمة الكتاب

٤٥٩

المصادر والمراجع